**Митрополит Сергий (Страгородский)**

14 декабря 1926 г. митрополит Сергий сообщил из Нижнего Новгорода викарию Московской епархии о своем вступлении в исполнение обязанностей патриаршего местоблюстителя. Свои обязанности он исполнял, оставаясь в Нижнем Новгороде.

Одной из главных забот митрополита Сергия как заместителя главы РПЦ было устроение жизнеспособных и закономерных органов высшего церковного управления. После кончины патриарха Тихона прекратил свое существование учрежденный им Временный Патриарший Синод. Поэтому актуальной задачей церкви было образовать новый Синод и добиться его легализации.

**10 июня 1926 г.** митрополит Сергий обратился в НКВД с просьбой о легализации высшего церковного управления, регистрации его собственной канцелярии и епархиальных советов, о разрешении проводить Архиерейские Соборы и издавать церковный журнал. Однако проект властями не был признан удовлетворительным, путь к правомерному устройству органов высшего и епархиального церковного управления по прежнему оставался закрытым.

**Осенью 1926 г.** среди епископов обсуждалась возможность тайного избрания патриарха. Практическое руководство проведением выборов взял на себя проживавший тогда в Москве **епископ Павлин**. Его посланники, отец и сын Кувшинниковы, миряне из купцов, объезжали православных архипастырей и собирали сведения о том, за кого из кандитатов на патриарший престол они отдали бы свой голос.

**К ноябрю 1926 г.** было собрано 72 подписи об избрании всероссийским патриархом **митрополита Казанского Кирилла**. За ходом выборов с самого начала следило ГПУ. Кувшинниковы были схвачены с документами. По всей России прокатилась волна массовых арестов архиереев, поставивших свои подписи под избирательными бюллетенями. В тюрьмы было отправлено сорок архипастырей, был арестован епископ Павлин. В зырянском крае схватили и бросили в вятскую тюрьму кандидата в патриархи митрополита Кирилла. В Нижнем Новгороде в ноябре 1926 г. был арестован митрополит Сергий (Страгородский) и был освобожден только 30 марта 1927 г.

**29 июля 1927 г**. вышло «Послание пастырям и пастве», подписанное митрополитом Сергием и членами Синода. В литературе оно получило название **«Декларация 1927 ггода».** В «Послании» говорилось о том, что:

Теперь Православная Церковь в Союзе имеет не только каноническое но и по гражданским законам вполне легальное центральное управление».

Подчеркивалась патриотическая позиция Церкви в новых исторических условиях: « Мы хотим быть православными и в то же время сознавать Советский Союз нашей гражданской родиной, радости и успехи которой – наши радости и успехи, а неудачи – наши неудачи».

 Вознесем же наши благодарственные молитвы ко Господу, тако благоволившему о святой нашей Церкви. Выразим всенародно нашу благодарность и Советскому правительству за такое внимание к духовным нуждам православного населения, а вместе с тем, заверим правительство, что мы не употребим во злое оказанного нам доверия.

Митрополит Сергий главную цель для своей церковной политики видел в том, чтобы сохранить для паствы православные приходы и храмы, сохранить духовенство, он не хотел ставить православный народ перед жестким выбором между катакомбами и обновленческой схизмой.

В 1929 г. началась массовая коллективизация – раскрестянивание России, сопровождавшееся конфискацией имущества крестьян, названных кулаками, высылкой миллионов крестьянских семей в Сибирь и на Север, заключением в тюрьмы и лагеря и расстрелами тех, кто казался властям способным к сопротивлению.

**В начале 1929 г.** за подписью Кагановича на места была отправлена директива, в которой подчеркивалось, что религиозные организации являются единственной легально действующей контрреволюционной силой, имеющей влияние на массы. Духовенство объявлялось Кагановичем политическим противником, выполняющим задание по мобилизации всех «реакционных и малограмотных элементов» для «контрнаступления на мероприятия советской власти и компартии». Этой директивой была дана команда к применению административных и репрессивных мер в борьбе с религией.

Началось массовое закрытие церквей. В 1928 г. было закрыто 534 церкви, а в 1929 г. – уже 1119 храмов. В 1930 г. упразднение православных общин продолжалось с нарастающим темпом. Закрытые храмы использовались под производственные цеха, склады, квартиры и клубы, а монастыри – под тюрьмы и колонии. **В 1931** году взорвали храм Христа Спасителя. Колокольный звон был запрещен в Москве, Ярославле, Пскове, Тамбове, Чернигове. Такая политика по отношению к верующим в нашей стране вызвала тревогу в зарубежных религиозных кругах и у общественности Запада. **Папа Пий XI** обратился с призывом молиться за гонимую Русскую Церковь. В Великобритании **архиепископ Кентерберийский** организовал моление о страждущей Русской Церкви.

**15 февраля 1930 г.** было организовано интервью для газет «Известия» и «Беднота» митрополита Сергия и членов Синода. Они заявили: **«Мы считаем излишним и ненужным это выступление папы Римского, в котором мы, православные, совершенно не нуждаемся. Мы сами можем защитить нашу Православную Церковь».** Через три дня митрополит Сергий дал интервью иностранным корреспондентам, в котором сообщил, что Русская Церковь имеет около 30000 приходов и 163 епископа. Закрытие церквей объяснялось распространением атеизма.

**В начале 1932 г.** Временный Синод вынес постановление о награждении заместителя патриаршего местоблюстителя возглавлявшего высшую церковную власть, правом совершать богослужения с преднесением Креста. В 1933 г. Члены Временного Патриаршего Синода, входившие в состав этого органа – архиепископы Хутынский Алексий (Симанский), Одесский Анатолий (Грисюк), ярославский Павел (Борисовский) и Харьковский Константин (Дьяков) – были удостоены сана митрополита. 27 апреля 1934 г. Синод удостоил заместителя местоблюстителя митрополита Сергия титула «Блаженнейшего митрополита Московского и Коломенского».

**В 1934 г.** резко усилилось давление на Церковь. «Союз воинствующих безбожников» образованный еще в 1925 г., принял в 1932 г. свой пятилетний план, в котором намечал **в первый год** добиться закрытия всех духовных школ (тогда еще сохранились богословские школы у обновленцев) и лишить священнослужителей продовольственных кароточек, **во второй** – провести массове закрытие церквей, запретить написание религиозных сочинений и изготовление предметов культа, а **на третий год** – выслать всех служителей культа за границу. **На четвертый год** – закрыть остающиеся храмы всех религий и наконец, **на пятый** – закрепить достигнутые успехи.

В 1934 г. было возобновлено массоввое закрытие церквей, аресты, заключение в лагеря, высылки священнослужителей, членов церковно-приходских советов, деятельных прихожан – так называемых «церковников». **18 мая 1935 г.** митрополит Сергий вынужден был по причине нехватки кадров распустить Временный Патриарший Синод. После этого управление всеми епархиями Русской Церкви он осуществлял с помощью своего викария епископа Дмитровского Сергия (Воскресенского) и канцелярии, в штат которой входили один секретарь и одна машинистка.

**Перепись 1937 г.** в которую включен был и вопрос о религиозных убеждениях, обнаружила что две трети сельского населения и одна треть городского населения, продолжают считать себя верующими. После переписи «Союз воинствующих безбожников», насчитывавший более пяти миллионов членов, был подвергнут чистке, в результате которой из него вышла половина его состава, многие из которых были репрессированы, отправлены в лагеря и расстреляны. В 1937 г. аресты охватили большую часть духовенства, на этот раз они не миновали и обновленцев. Арестованным как это было принято тогда, предъявляли вздорные обвинения: в заговорах, шпионаже, саботаже, терроре. В 1939 г. церковная организация была полностью разгромлена.

Из архиереев на своих кафедрах оставались глава Церкви – **митрополит Московский Сергий, митрополит Ленинградский Алексий (Симанский), архиепископ Петергофский Николай (Ярушевич), и архиепископ Дмитровский Сергий (Воскресенский).** К 1939 г. во всей России осталось лишь около ста соборных и приходских действующих храмов. Во всей Киевской епархии в 1940 г. оставалось два прихода с тремя священниками, одним диаконом и двумя псаломщиками.

22 июня 1941 г. в день Всех святых в земле Российской просиявших, Германия напала на Советский Союз.

**31 августа 1943 г.** митрополит Сергий возвратился из Ульяновск в Москву, от которой к тому времени фронт откатился на запад. 4 сентября 1943 г. митрополиты Сергий (Страгородский), Алексий (Симанский), Никорай (Ярушевич) были приглашены в Кремль для встречи со Сталиным, Молотовым, и полковником НКВД Карповым. Согласно протоколу который вел Карпов, Сталин отметил положительное значение патриотической деятельности Церкви и спросил, нет ли у иерархов нерешенных вопросов. Митрополит Сергий ответил, что главной проблемой является нерешенность вопроса о центральном руководстве – у Церкви даже нет Синода. Митрополит Сергий попросил разрешения созвать Архиерейский Собор для избрания патриарха и образования Священного Синода. На вопрос о титуловании будущего патриарха митрополит Сергий ответил, что вопрос о титуле уже обсуждался и правильным было бы назвать Святейшего Патриарха Московским и всея Руси, хотя титул патриарха Тихона был «всея России». На вопрос о сроках созыва Собора митрополит Сергий ответил, что для его подготовки нужен месяц. Было решено, что архиереям будет предоставлен транспорт, а сам Собор в таком случае можно созвать уже через три – четыре дня. Также руководство разрешило открыть несколько духовных школ и издавать «Журнал Московской Патриархии». Митрополитам удалось сказать об острой нехватке храмов и даже попросить об амнистии некоторых священнослужителей. Для связи Церкви с правительством был создан Совет по делам Русской Православной Церкви под руководством Карпова.

**8 сентября 1943 г.** в новом здании Патриархии в Чистом переулке состоялся Собор 19 архиереев – всех кто занимал кафедры на неоккупированных территориях. Главным деянием Собора стало избрание митрополита Сергия Патриархом Московским и всея Руси – другие кандидатуры на этот пост не рассматривались. Также был избран Синод из трех постоянных и трех временных членов. Собор выразил благодарность советскому правительству, призвав Божие благословение на его труды, а также издал «Обращение ко всем христианам мира».

Патриарх Сергий постарался облегчить участь некоторых арестованных священнослужителей, попросив Карпова ходатайствовать перед правительством об амнистии. В список прилагавшийся к прошению, было включено 26 имен, в том числе имена 24 архиереев. Глава Русской Церкви не знал, что почти все перечисленные в списке уже были расстреляны или погибли в лагерях.

Наиболее актуальным был вопрос об открытии храмов и молитвенных домов. **28 ноября 1943 г.** вышло постановление Совнаркома о порядке передачи церквей. Разрешение на открытие храма давал только Совет по делам РПЦ, таким образом открытие новых приходов, возвращение храмов строго дозировалось.

В годы войны фактически прекратил свое существование обновленческий раскол. Александр Введенский пытался реанимировать разрушающуюся структуру и даже возвел себя в сан «патриарха». Само это поставление было своеобразным – Введенского трижды посадили на антиминс, который лежал на обеденном столе. Однако не получив признания в новом качестве ни от Поместных Церквей, ни от своих подчиненных, Введенский от своего патриаршества вскоре отказался.

**Патриарх Сергий умер 15 мая 1944 г.** накануне он совершил последнюю в своей жизни литургию и архиерейскую хиротонию – во епископа можайского был рукоположен архимандрит Макарий (Даев). На следующий день патриарх проснулся в шесть утра. Когда в 6 часов 50 минут к нему зашел келейник, то застал иерарха мертвым. Причиной смерти стал инсульт.

Согласно завещанию Святейшего Патриарха местоблюстителем назначался **митрополит Алексий (Симанский).** За время местоблюстительства митрополита Алексия с мая 1944 по февраль 1945 г. совершились 10 архиерейских хиротоний, продолжился процесс открытия новых храмов и приходов. В Московский Патриархат по прежнему переходили обновленческие общины.

14 июня 1944 г. в Московском Новодевичьем монастыре торжественно открылись Богословский институт и Богословсо-пастырские курсы.

**31 января 1945 г.** открылись заседания Поместного Собора в храме Воскресения в Сокольниках. В деяниях Собора приняли участие 46 архиереев, 87 клириков и 38 мирян. Также присутсвовали Патриарх Алексанжрийский Христофор, Патриарх Антиохийский Александр III Патриарх Грузинский Каллистрат, представитель Патриарха Константинопольского митрополит Фиатирский Герман, представитель Патриарха Иерусалимского митрополит Севастийский Афинагор. Присутствовали также делегации Сербской и Румынской Церквей. Советское правительство было представлено Карповым. На втором заседании путем голосования патриархом был избран митрополит Алексий (Симанский).

4 февраля прошла интронизация Патриарха Московского и всея Руси Алексия I в Богоявленском кафедральном соборе.

**Русская церковь в 1945 – 1958 гг.** В июле 1946 г. от инсульта умер Александр Введенский. Отпевание проходило в Пименовской церкви, возглавлял службу «мирополит Крутицкий» Филарет (Яценко). Раскольники уже не скрывали стремления поскорее закончить обновленческую авантюру и открыто поминали на службах патриарха Алексия. **В октябре 1946 г**. Совет по делам РПЦ предписал оставшемуся в Пименовском храме обновленческому духовенству передать здание Московской Патриархии. Принесший Церкви столько зла обновленческий раскол прекратил существование.

Еще одним важным событием стало преодоление униатсва в Западной Украине. **В мае 1945 г.** во Львове образовалась инициативная группа по воссоединению униатов с Православной Церковью.

**8 марта 1946 г.** во Львове под председательством протоиерея Костельника состоялся Собор униатского духовенства и мирян, целью которого было присоединение к Православной Церкви. В Соборе участвовали епископы **Михаил (Мельник) и Антоний (Пельвецкий),** более 200 священников, а также почетные гости – архиереи РПЦ. Уже на второй день заседаний 204 униатских священника принесли покаяние, были присоединены к Православной Церкви и приняли участие в Божественной Литургии. Вслед за униатством в Галичине пришла очередь греко-католичества в Закарпатье. Местный униатский **епископ Теодор Ромжа** был ликвидирован в ходе спецоперации, санкцию на которую дал лично Сталин. Под давлением властей униатство прекратило свое существование и здесь.

Для осуществления международных связей Русской Церкви, управления зарубежными приходами Московской Патриархии в апреле 1946 г. был образован **Отдел внешних церковных сношений (ОВЦС).** Первым главой отдела стал митрополит Крутицкий и Коломенский Николай (Ярушевич).

Для придания Московскому Патриархату большего веса было принято решение передать ему Троице-Сергиеву лавру. Только на Пасху **в 1946 г.** в Успенском соборе лавры состоялось первое за долгие годы богослужение. Троице-Сергиева Лавра стала единственным монастырем, который был передан коммунистическим руководством Русской Православной Церкви. Попытки открыть другие обители заканчивались неудачно. Государством было удовлетворено лишь около 20 процентов ходатайств об открытии церквей, остальные ходатайства либо отклонялись либо не рассматривались. Число церквей к 1948 г. **достигло14 447** по сравнению с дореволюционным периодом, когда у Церкви **было 54 923 храма и 23 593 часовни**.

К 1945 г. количество монастырей **достигло 104** в сравнении с 1917 годом когда их **было 1025**. Закрывать монастыри советское руководство начало сразу после войны. К 1948 г. их осталось только 85.

**В 1948 г**. в Москве состоялось Совещание глав и представителей Поместных Православных Церквей (изначально задумавшегося как Всеправославный Собор). Отказ Восточных церквей участвовать в Совещании привел к тому, что оно не стало по-настоящему всеправославным – подавляющее большинство его участников представляли церкви в станах социалистического лагеря.

Одним из главных вопросов, обсуждавшихся в Москве, был вопрос об экуменическом движении и об участии Православной Церкви во Всемирном совете церквей (ВСЦ). Еще одной темой обсуждения стала разница в календарном стиле между Поместными Церквами. По старому (юлианскому) календарю продолжали служить Иерусалимская, Грузинская, Русская, Сербская и Болгарская Церкви. Не была признана англиканская иерархия. Возможность ее признания была поставлена в зависимость от вероисповедного единства.

В сентябре 1948 г. Суслов подготовил постановление «**О мерах по усилению антирелигиозной пропаганды».** Хотя в постановлении и говорилось, что партийные организации не должны вмешиваться во внутренние дела общин, в целом на местах политику партии поняли правильно. **С 1949 г.** храмы РПЦ больше не передавались, в то время как их закрытие стало повсеместным.

С 1949 по 1953 г. было закрыто **1055 храмов**. Еще одним способом давления на церковь стало значительное увеличение налогов, которыми облагали церкви и молитвенные дома. Следствием неуплаты могло оказаться закрытие храма. В октябре 1948 г. Министерство госбезопасности и Генеральная прокуратура приняли директиву об аресте вернувшихся из заключения священнослужителей, если они продолжают активную церковную деятельность. На местах началась слежка за пастырями, осведомители внимательно слушали исповеди и частные разговоры священников.

Шестой раз подвергся аресту святой исповедник протоиерей Петр Чельцов. Пастыря арестовывали и во время изъятия ценностей, и в годы коллективизации, и даже в 11941 г. на неуплату налогов. После освобождения в 1943 г. он служил в Ярославской обрасти, где пользовался огромной любовью среди прихожан. 18 июня 1949 г. протоиерей Петр был арестован по обвинению в антисоветской проповеди. Положение исповедника усугубило то, что при обыске у него нашли два портрета императора Николая II. Отец Петр был приговорен к 10 годам заключения. Его супругу после ареста выгнали из дома.

**В 1950 г**. был арестован московский священник Иоанн Крестьянкин. Пастырь был обвинен в монархической пропаганде. Поводом для обвинения стало то, что он на отпусте назвал Александра Невского благоверным князем. Отец Иоанн был приговорен к пяти годам заключения. Патриарх Алексий I поначалу пытался изменить ситуацию, но безуспешно – Сталин встречаться с ним больше не желал.

**В марте 1958 г.** Н. С. Хрущев возглавил Совет министров СССР сохранив при этом должность первого серетаря ЦК Коммунистической партии. 1958 – 1964 гг. стали для Церкви периодом новых преследований.

**16 октября 1958 г**. появились распоряжения которые должны были стать началом конца Православной Церкви. Первое из постановлений **«О монастырях в СССР»**, было направлено на сокращение числа монастырей и принадлежавших им земельных угодий. Второе постановление **«О повышении налогов на доходы епархиальных предприятий и монастырей»**, должно было подорвать финансовую базу Православной Церкви. В соответствии с постановлением налог на свечное производство увиличивался более чем в 70 раз. Вступившее в силу 1 октябя постановление было сообщено Церкви лищь 28 октября. Это повлекло взыскание платы за уже проданные свечи. На грани разорения оказались не только храмы но и целые епархии.

Председатель Совета по делам РПЦ Карпов был признан неподходящим для своей должности и 21 февраля 1960 г. уволен. Новым председателем Совета стал Куроедов.

**16 марта 1961 г.** Совет министров постановил, что решения о закрытии храмов могут приниматься на местном уровне. Также поступили и с колокольным звоном. Страну захлестнула новая волна разрушения храмов. **Профессор Трофимов** вместе с группой рестовраторов и исусствоведов пытавшийся спасти ряд храмов, вспоминает посещение министра культуры Е. А. Фурцевой. **«Екатерина Алексеевна сделала гримасу, обозначавшую полное неудовольствие, и… сказала, что, по ее мнению, памятников у нас в стране слишком много и всеми ими заниматься невозможно, да и не к чему. У государства есть вопросы поважней сохранения памятников. Тут она повторила весьма расхожее в то время выражение: «Мы подходим к коммунизму, а людям жить негде!». Кто-то из комиссии… спросил Фурцеву, какими же должны быть по ее мнению коммунистические города. Она ответила, что архитекторы должны это лучше знать, но уж, конечно, без церквей».**

31 марта 1961 г. Куроедов предложил постоянным членам Синода реформировать ситему приходского управления. Совет по делам РПЦ предложил отстранить священника от управления приходом, превратив его в наемника. Власть на приходе должна была передаваться приходскому совету так его было легче контролировать.

**На Архиерейском Соборе 18 июля 1961 г**.было одобрено **«Положение об управлении Руской Православной Церковью»** в отношении приходов. Приходская община регистрировалась местной гражданской властью, получала здание храма и церковную утварь и отвечала за имущество по советским законам. Исполнительным органом становился приходской совет из старосты, помощника старосты и казначея.

В 1965 г. у Русской Церкви осталась 7 551 церковь, число действующих монастырей сократилось до 16. В 1961 г.были запрещены организованные паломничества, а частные паломничества были серьезно затруднены упразднением монастырских гостиниц.

По сравнению с хрущевскими годами **период 1964 – 1985 гг.** был для Церкви относительно спокойным, в частности процесс закрытия церквей замедлился, но для государства Церковь по прежнему была идеологическим противником. Под давлением государственных органов патриарх Алексий I в **декабре 1964 г. издал циркуляр об обязательной регистрации крещаемых.** Аресты за веру также имели место, касались как духовенства, так и мирян, однако теперь помимо лагерного заключения к верующим стали применяться и методы принудительного лечения в психиатрических клиниках.

Печальным событием данного периода стала смерть Святейшего Патриарха Алексия I. **15 февраля 1970 года** Святейший перенес инфаркт, после чего проживал в своей резиденции в Переделкине. Сердце патриарха остановилось **17 апреля 1970 г.** накануне Лазаревой Субботы.он был погребен в храме Русских святых под Успенским собором Троице-Сергиевой Лавры.

Местоблюстителем Патриаршего престола стал митрополит Крутицкий и Коломенский Пимен (Извеков). В июне 1970 г. Синод под его председательством принял решение о созыве Поместного Собора и создании комиссии для его подготовки.

Заседания Собора **открылись 30 мая 1971 г**. в Троице-Сергиевой Лавре и продолжались до 2 июня. Всего в Соборе приняло участие 75 иерархов, 85 клириков, и 78 мирян. Важным решением Собора стало снятие клятв со старых обрядов.

**2 июня 1971 г.** состоялось избрание патриарха. От имени своих епархий архиереи, начиная с младшего по хиротонии и заканчивая заместителем председателя Собора – назвали имя митрополита Пимена, как будущего патриарха. Под руководством этого архипастыря Церкви было суждено встретить последние десятилетия советского режима.

Знаменательным событием в истории Православной Церкви стало Тысячелетие Крещения Руси. **В 1981 г.** была образована комиссия по подготовке празднования этого юбилея. Торжества проходили **с 5 по 12 июня 1988 г.** с участием глав и представителей Поместных церквей, а также инославных гостей. Праздничные мероприятия открылись Божественной Литургией в кафедральном Богоявленском соборе. На следующий день открылся Поместный Собор.

**8 июня Собор принял новый устав РПЦ.** Было решено созывать Поместные Соборы не реже одного раза в два года в соответсвии с Уставом. Клирики снова включались в состав приходского собрания, председателем которого становился настоятель.

В 1987 г. стало понемногу увеличиваться число храмов. Православной Церкви были переданы Оптина пустынь и Толгский монастырь где начала возрождаться монашеская жизнь.

**В апреле 1988 г**. состоялась встреча патриарха Пимена и постоянных членов Священного Синода – митрополитов Киевского Филарета (Денисенко), Ленинградского Алексия (Ридигера), Крутицкого Ювеналия (Пояркова), Минского Филарета (Вахромеева) и Ростовского Владимира (Сабодана) с Горбачевым. Генеральный секретарь ЦК КПСС охарактеризовал гонения на религию как ошибку и сообщил о разработке нового закона о свободе совести. Утратил свои права и председатель Совета по делам религий. **В июне 1989 г.** на эту должность был назначен Христораднов который уже не имел возможности существенно влиять на церковную жизнь.

**Закон «О свободе совести и религиозных организаций»** принятый 1 октября 1990 г. предоставил права юридического лица Русской Православной Церкви. Новый закон открывал возможность для религиозного воспитания детей, запрещал военному командованию препятствовать совершению религиозных обрядов военнослужащим, а также позволял совершение служб в тюрьмах и лагерях.вместо Совета по делам религий в Верховном Совете была создана Комиссия по свободе совести и вероисповеданиям.

Процесс возвращения Церкви отобранных храмов продолжался и при следующем пратриархе Алексии II. **В 1991 г.** Православной Церкви были переданы древние русские монастыри, в том числе Соловецкий, Валаамский, Донской и Новоспасский. Во время попытки августовского переворота 1991 г. патриарх занял сторону президента Российской Федерации Ельцина, передав ему слова поддержки.

**В 1994 г.** началось воссоздание храма Христа Спасителя. Изначально храм находился на возвышении, после сноса на его месте был выкопан котлован для Дворца Советов. Чтобы поднять здание на прежний уровень, было решено построить цокольный этаж. Здесь разместились Преображенская церковь, зал церковных соборов, музей и технические помещения. **В 1996 г**. нижний храм был освящен. Малое освящение верхнего храма состоялось **31 декабря 1999 г**. В 2004 г. сюда были перенесены мощи святителя Филарета (Дроздова).

**В 1997 г. был принят новый закон «О свободе совести и религиозных объединениях»** содержавший важное дополнение об особой роли в истории России Руской Православной Церкви.

**В 17 мая 2007 г.** в Москве состоялось восстановление канонического общения с РПЦЗ между митрополитом Лавром и патриархом Алексием II. Отныне мы можем с ними вместе молиться, причащаться, но в административных делах РПЦЗ получила автономию.

**30 ноября 2010 г.** президент Медведев подписал закон о передаче религиозным организациям имущества религиозного назначения находящегося в государственной и муниципальной собственности.