**В 1801** г., после убийства императора Павла, на российский престол взошел его сын Александр I.

Преподавателем Александра был один из лучших педагогов, гражданин Швейцарии **Лагарп**, преподаватель русского языка и истории – Михаил Муравьев.

Ближайшее его окружение составляли католик **князь Чарторыжский** и малорелигиозные люди – **Новосильцев, граф Кочубей и граф Строганов**. Александр I поручил Сперанскому составить план преобразования всех правительственных и судебных учреждений империи. Для проведения реформ по Ведомству православного исповедания решено было назначить в Синод нового обер-прокурора

**В 1803 г.** обер-прокурором стал друг юности царя **князь Голицын**. Он не получил никакого религиозного образования и в молодости к Церкви относился довольно равнодушно. С годами Голицин в поисках истины обратился к западным богословским и мистическим книгам и поначалу увлекся католицизмом, а потом – мистицизмом.

**В 1807 г.** по утвержденному царем докладу Голицина был образован особый комитет из духовных и светских лиц. В него вошли  **митрополит Амвросий (Подобедов), архиепископ Феофилакт (Русанов), протопресвитер Краснопевков и обер-священник Державин, а также сам Голицин и Сперанский.** Комитету было поручено составить план реформы духовного образования и изыскать способы лучшего обеспечения духовенства.

**В 1812 г**. на Россию обрушились бедствия наполеоновского нашествия. Успенский собор в Кремле превращенный вандалами в конюшню был разграблен, французы глумились над святыми иконами, а в священные одежды одевали лошадей и блудниц.

В самом начале войны Святейший Синод в особом послании благословил православный народ на отпор врагу и защиту Отечества. Накануне Бородинского сражения главнокомандующий князь Кутузов вместе с русскими войнами усердно молился перед **Смоленской иконой Божией Матери**, а во французском лагере раздавалась веселая музыка – там заранее праздновали победу.

В канун сдачи Москвы 1 сентября в Успенском соборе **архиепископ Августин** отслужил последнюю литургию и успел вывезти антиминс собора и вековые святыни – **Владимирскую, Смоленскую и Иверскую иконы.**

В Могилеве, где разместился корпус маршала Даву, французы потребовали от местного архиереея **архиепископа Варлаама (Шишацкого)** вместе с духовенством принести присягу Наполеону и владыка подчинился и велел сделать тоже самое епархиальному руководству. **1 мая 1813 г.** Святейший Синод лишил Варлаама за это сана и он был простым монахом водворен в Преображенский монастырь Новгорода-Северского.

Синод пожертвовал на военные нужды 1.5 миллиона рублей. После войны надо было восстанавливать монастыри и храмы, оказывать помощь разоренному духовенству. На эти цели Синод выделил еще 3.5 миллиона рублей.

Император находясь с армией за границей, встречался с мистиками сектанского толка. В Лондоне он встречался с квакерами, беседовал с ними о внутренней духовной молитве, сам молился вместе с ними и приглашал их в Россию для устройства ланкастерских школ, тюрем и филантропических учреждений. В Бадене он виделся со знаменитым мистическим писателем **Юнгом-Штиллингом**, и они оба пришли к выводу что во всех христианских исповеданиях есть доля истины, но не одно из них не содержит всю полноту ее.

В обстановке этой мистической одержимости возраждались и усиливались масонские ложи. Видный **масон Лабзин** возобновил масонское книгоиздательство, запрещенное при Екатерине Великой. Лабзин издавал журнал «Сионский вестник» на страницах которого под видом вселенского, универсального христианства проповедовался адогматический религиозный синкретизм. Переводились и печатались книги западных мистиков Эккартсхаузена, Сен-Мартена, Гюйона, Юнга-Штиллинга.

Мощным оружием масонов стало основанное в 1813 г. Петербургское **Библейское общество**, переименованное через год в Российское. Оно действовало как секция Английского Библейского общества, и главными в ней были пасторы Паттерсон и Пинкертон. Первое собрание общества состоялось в доме Голицина и он же стал его президентом. Своей целью общество объявляло распространение Библии среди иностранцев и инославных, но уже в 1814 г. оно получило от государя право издавать Священное Писание и на славянском языке. В 1816 г. было принято решение издавать Библию на русском языке.

**В 1817 г**. в сотав Министерства народного просвещения была включена канцелярия синодального обер-прокурора и Департамент по делам иностранных исповеданий, подчинявшийся ранее министру иностранных дел. Новое министерство получило название Министерства духовных дел и народного просвещения. Во главе этого «двойного министерства» был поставлен князь Голицын. «Двойное министерство» откровенно действовало как орган Библейского общества и как орудие масонских лож. Вся полемика против мистических писателей пресекалась цензурой. Умножение сект, засилие враждебного Церкви синкретического мистицизма, шедшего по следам древних гностических ересей, заставили митрополита **Амвросия (Подобедова)** решительно высказаться против Библейского общества. 26 марта 1818 г. он выехал из Петербурга, а 21 мая скончался в Новгороде. На его место был переведен из Чернигова архиепископ **Михаил (Десницкий).** Под его покровительством составилась «дружина» ревнителей, которые стали открыто выражать свою тревогу и несогласие с опасным направлением министра.

Ректор Петербургской академии архимандрит Иннокентий (Смирнов) требовал закрыть «Сионский вестник» Лобзина. Он прямо писал министру: **«Вы нанесли рану Церкви, Вы ее и уврачуйте»**,

Преемником митрополита Михаила по совету графа Аракчеева был назначен **митрополит Серафим (Глаголевский)** переведенный из Москвы. Он сразу после своего перевода в Петербург вступил в борьбу с Библейским обществом. Передовым бойцом в этой борьбе был выставлен настоятель Новгородского Юрьевского монастыря **архимандрит Фотий (Спасский)** почитательницей которого была **графиня Орлова-Чесменская** –богатейшая помещица России.

Архимандрит Фотий открыто напал на Голицина в доме Орловой. Он встретил министра перед иконами за аналоем, на котором были возложены Крест, Евангелие и Святые Дары. Князь Голицын попросил благословения у архимандрита, однако тот благословения не дал. Голицын ушел из дома в крайнем гневе, а архимандрит Фотий вслед ему кричал: «Анафема! Да будешь проклят». Вскоре после этого к императору поехал митрополит Серафим и на аудиенции, сняв с себя белый клобук и положив его к ногам царя, с твердостью заявил, что не примет его пока не услышит царского слова о смене министра и истреблении вредных книг.

**15 мая 1824 г.** князь Голицын подал в отставку. Министром просвещения назначили **адмирала Шишкова**. Ведомство Православного исповедания было изъято из подчинения этого министерства. Президентом Библейского общества стал митрополит Серафим, который стразу начал добиваться его упразднения. 19 ноября 1825 г. император Александр I скончался и Таганроге и вскоре Библейское общество было закрыто.

**Николай I (1825 – 1855)**

Первые места в управлении при Николае занял **граф Кочубей** и возвращенный из ссылки **Сперанский.**

После закрытия Билейского общества была прекращена и работа над переводом Библии на русский язык.усилия митрополита Филарета отстоять это дело не увенчались успехом. Николая поддержали в этом 2 митрополита – санкт-Петербургский митрополит **Серафим (Глаголевский)** и киевский митрополит **Евгений (Блоховитинов)**. Для борьбы с инославными влияниями, ересями и сектами устрожалась духовная цензура. С недоверием стали относиться и к аскетическому мистицизму, к творениям святых отцов Макария Великого и Исаака Сирина. Цензура не пропускала в печать богословских сочинений Хомякова.

**В 1833 г**. обер-прокурором вместо князя Мещерского был назначен тайный **масон Нечаев**. К духовенству он относился недружелюбно и добился того, что под негласный надзор был поставлен московский митрополит Филарет.

В начале XIX века на западе России среди униатов усилилось тяготение к возвращению в праотеческое православие. Инициатором и главным деятелем воссоединения стал **митрополит Иосиф (Семашко).** Родился в 1798 г. под Киевом, в семье сельского униатского священника. Образование получил в Немировской гимназии и в Главной семинарии при Виленском университете. В 1822 г. его ввели в униатский департамент Римско-католической коллегии и там он защищал униатов от посягательств со стороны католических прелатов.

**В 1829 г. Иосиф (Семашко)** был рукоположен в сан епископа Мстиславского. В 1827 г. он подал государю докладную записку с описанием бедственного положения униатской церкви, порабощенной польским католицизмом и с проектом воссоединения. Николай I благожелательно отнесся к этому плану.

По предложению Иосифа униатский департамент был выделен из Римо-католической коллегии и преобразован в самостоятельную Греко-униатскую коллегию.

**В 1831 г.** Православной церкви была передана древняя Успенская Почаевская лавра, ставшая очагом православия на Волыни и на всем западе России. Принимались решительные меры для отделения униатов от католиков: униатским священникам запретили служить в католических храмах, а униатским монахам – проживать в католических монастырях. Кандидаты священства не могли жениться на католичках, униатам не разрешалось крестить детей у ксендзов. **В 1834 г.** из церковного употребления стали изыматься униатские служебники и заменяться служебниками московской печати.

**В 1835 г.** для подготовки соединения в Петербурге был учрежден Секретный комитет по униатским делам в составе московского митрополита Филарета, епископа Иосифа (Семашко), обер-прокурора Нечаева и министра внутренних дел Блудова. Подготовке воссоединения противодействовал **униатский митрополит Иосафат (Булгак)**, занимавший Полоцкую кафедру, а также **епископ Иосафат (Жарский).** В 1838 г. оба противника воссоединения скончались.

**12 февраля 1839** г. в Неделю Православия в Полоцке состоялся Собор униатского духовенства во главе с тремя архиерееями и с участием православного полоцкого епископа Исидора (Никольского). Собор сотавил торжественный акт о присоединении.

**25 марта** Синод утвердил акт о воссоединении. Число воссоединенных превышало 1 миллион 600 тысяч христиан Белоруссии и Волыни. В память об этом событии выбита медаль с надписью: **«Отторгнутые насилием (1596) воссоединены любовью (1839)».**

Движение униатов к воссоединению с православием проникло и в Польшу, часть которой под именем Царства Польского в 1815 году вошла в состав Российского государства. После подавления **польского восстания 1863** г. в Польше усилилось русское влияние.

**В январе 1875 г**. в Седлецкой губернии с Православной Церковью воссоединилось 50 тысяч униатов, а **18 февраля** того же года в Холме открылся собор духовенства во главе с протоиереем **Маркеллом Поппелем**, на котором был составлен акт о воссоединении всей Холмской епархии. После воссоединения холмских униатов уния оставалась лишь в Галиции и Прикарпатской Руси, входивших в состав Австро-Венгерской империи.

Преемником Нечаева стал **граф Протасов**. Он получил воспитание у гувернера-иезуита, поэтому несмотря на искреннюю преданность Православной церкви в его богословских воззрениях всегда был заметен акцент католицизма, хотя к Ватикану Протасов относился настороженно. Он хотел сделать государство моноконфессиональным и не одобрял политику широкой веротерпимости, проводившуюся при Екатерине II и Александре I.

Свою деятельность он начал с преобразования канцелярской части: увеличил численность чиновников, повысил их ранги, разделил канцелярию на департаменты с директорами и обер-секретарями. Считая Русскую Православную Церковь своим ведомством, он брал на себя инициативу в решении чисто церковных дел и даже вопросов богословского характера.

Обер-прокурор решительно возражал против перевода Библии на русский язык и предлагал Синоду объявить славянский перевод каноническим. Этому намерению воспротивился **митрополит Филорет**. Предложение Протасова было отвергнуто Синодом, но вскоре после своей неудачи, Протасов добился удаления из Синода в свои епархии митрополитов Московсого Филарета (Дроздова) и Киевского Филарета (Амфитеатрова).

В разгар Крымской войны 18 февраля 1855 г. скончался император Николай I, обер-прокурор Протасов умер на месяц раньше монарха.

**Александр II (1855 – 1881)**  В 1856., воспользовавшись приездом архиереев в Москву на коронацию Александра II митрополит Филарет провел совещание российского епископата, которое в печати получило наименование **«Московского Собора».** По предложению святителя Филарета, на совещании было решено возобновить труды по переводу Библии на русский язык.

Этот труд был поручен четырем академиям под общей редакцией профессора греческого языка Петербургской академии **Е. И. Ловягина**. Рассмотрение текстов производили митрополит Филарет и Святейший Синод. Новый Завет вышел в **1863 г.**

**С 1860 г**. в церковной печати начали помещать частные опыты перевода ветхозаветных книг. Большую часть ветхозаветных книг перевел **профессор Д. А. Хвольсон.** После этого редактированные тексты просматривались самим Синодом. **С 1868 г**. началось печатание Ветхого Завета отдельными частями. Четвертая и последняя его часть вышла в **1875 г.** а **в 1877 г. русская Библия была напечатана в полном составе.**

Обер-прокурорское кресло в первое десятилетие царствования Александра II занимали **Карасевский и Ахматов.** В период между ними с 1856 г. по 1862 г., обер-прокурором был граф **А. П. Толстой.** Человек искреннего благочестия, любивший бывать в Оптиной Пустыни, он возражал против перевода Библии на русский язык.

В эпоху правления Александра II была проведена **реформа духовного образования**. Автором этой реформы можно считать несколько человек, но главным был херсонский **архиепископ Димитрий (Муретов).** Реформа должна была превратить семинарии в общеобразовательные школы для детей духовенства. Особые семинарии которые могли позволить себе качественное преподавание богословия должны представлять из себя закрытые пастырские школы с полу-монастырским уставом и принимать в них уже сложившихся людей не только из числа духовенства.

**В 1860 г.** был составлен особый комитет, который занялся реформой духовного образования. Комитет не поддержал идею Муретова. Суть ситемы образования заключалась в трех ступенях. Высшая ступень – академия, средняя ступень – семинария. В каждой епархии своя семинария своя семинария с шести летним обучением. Низшая ступень – духовное училище с шести летним сроком обучения. После реформы 1860 г. богословские дисциплины дают только на старших курсах. В училищах даются только первоначальные сведения.

**В 1869 г. был введен новый устав академии.** Общее управление духовной школы поручалось Учебному Комитету при Синоде. Академии освобождены от управления семинариями, упразднялись академические духовные учебные округа. Внутреннее управление строилось на принципах коллегиальности и самоуправления вплоть до права выбора ректоров и инспекторов за исключением ректоров академий, которые ставились по согласованию с Синодом. Физико-математические дисциплины в академиях упразднялись и расширились духовные дисциплины. В академиях выделяется **3 направления специализации:** церковно-практическое (пастырское) церковно- историческое и богословское. В училищах вводились подготовительные классы. В семинарии был открыт доступ всякому чину и выпускники семинарии получили право поступать в высшие учебные заведения.

В 1865 г. обер-прокурора Ахматова сменил граф **Д. А. Толстой,** приобретший настолько сильное влияние на ход церковных дел, что архипастыри снова вспомнили о временах Голицина и Протасова. Толстой совмещал службу обер-прокурора с должностью министра народного просвещения. Во внутренней политике в постановке школьного дела он был убежденным консерватором ограждавшим сословный характер образования, добившимся запрета принимать в гимназии **«кухаркиных детей».** При нем опять значительно усилилось давление на иерархию. Своей реформой гимназического образования, когда главными дисциплинами в школе стали классические языки, Толстой низвел Закон Божий на место второстепенного предмета. За годы его обер-прокурорства в России было закрыто более 200 приходов.

**В 1865 г.** была учреждена должность товарища обер-прокурора с правами товарищей министров. В конце 60-х гг. Толстым был поднят вопрос о реформе церковного суда. Проект вызвал единодушную резкую критику со стороны епископата, а архиепископ Волынский Агафангел ответил на него отзывом о незаконности и вреде обер-прокурорского давления. В 60-70-х годах на усиление обер-прокурорского давления епископат реагировал более смело чем в николаевскую эпоху. Инициатору судебной реформы пришлось отказаться от своего замысла.

**Александр III** взошел на престол в 1881 г. после убийства его отца народниками 1 марта. К. П. Победоносцев (1827 – 1907), назначенный в 1880 г. обер-прокурором Святейшего Синода, был главным идеологом и вдохновителем новой охранительной политики правительства.

**Константин Петрович Победоносцев** родился в 1827 г. Был 11-ым ребенком в семье профессора российской словесности РГУ. В семье Победоносцевых достаточно строго соблюдали церковные правила. В 1846 г. Победоносцев закончил училище правоведения, по окончании учебы служил в Сенате, потом профессором гражданского права МГУ.

 Победоносцев близко к сердцу принимал церковные дела и в отличие от своего предшественника, был религиозным человеком. Это не мешало ему однако в духе синодальной эпохи, смотреть на Церковь преимущественно с точки зрения государственных интересов, как **на одну из опор незыблемости государственного строя.** К современной ему западной цивилизации он относился с нескрываемым отвращением. В европейском либерализме он видел последнюю ступень перед тотальной катастрофой и в своей реакционной политике вдохновлялся надеждой удержать Россию от повторения пагубных тупиков западного пути. «Россию надо подморозить, - говорил он, - чтобы она не протухла». Догматического богословия он не любил и считал его чуждым вере русского народа. Его также пугали яркие проявления аскетического подвижнечества и духоносные избранники Божии – святитель Феофан Затворник и святой Иоанн Кронштадтский. В начале XX века он выступил против прославления преподобного Серафима. Он высказывался против созыва Поместного Собора, потому что усматривал в нем оттенок демократии.

Несомненной заслугой Победоносцева является его забота о строительстве сельских храмов, об издании религиозно-назидательных книг и молитвенников для народа, о материальной помощи духовенству.

**В 1891 г**. Победоносцев добился запрета на представления театра в Великий Пост. В отношении духовных школ он считал что семинарии должны выпускать исключительно духовенство. При нем существовала двойная отчетность.

 Новым явлением церковной жизни явились окружные соборы архиереев. Победоносцев в начале своего служения заявил, что правительство стремится к применению на правктике древнего канонического права святителей Православной Церкви соборно обсуждать важнейшие вопросы веры и церковной жизни.

**В 1884 г.** в Киеве под председательством престарелого киевского **митрополита Платона (Городецкого** состоялся Собор архиереев южных и западных епархий. Собор занимался обсуждением вопросов о положении духовенства, о свечных заводах, о соблюдении устава и церковном пении, о народном образовании, о мерах против католичества и еврейства на православный народ. Главной темой обсуждения была борьба с усиливающейся в южных епархиях штундой – насажденной немцами сектой крайне протестантского толка, впоследствии слившейся с баптизмом. Собор обратился к пастве с посланием, предостерегавшим верных от уклонения в лжеучения и особенно в штунду.

В том же году в связи с 50-летием святительского служения **митрополита Исидора (Никольского)** в Петербург съехались несколько архиереев. Эта встреча тоже получила название «Собора».

**В 1882 г.** при Синоде была образована комиссия по пересмотру учебных уставов во главе с архиепископом **Сергием (Ляпидевским).** Новые уставы были разработаны в 1884 г. суть реформы – повышение роли епархиальных архиереев и ректоров в работе учебных духовных заведений. Усиление специализации – богословие включалось в основной курс, а второстепенные дисциплины предлагались студентам на выбор.

Руководство семинарии утверждалось ректором, вводился новый предмет **«История и обличение раскола»,** упор был сделан на церковное пение и чтение. В академиях отменялась специализация студентов по отделениям и публичная защита диссертаций. Вводилась новая должность – духовника семинарии.

**В 1889 г.** были введены особые правила для рассмотрения сочинений представленных на соискание ученых богословских степеней.

**В 1885 г.** под руководством синодального чиновника **Саблера** в Казани был проведен окружной Собор епископов Поволжья, на котором преимущественно обсуждались меры по продиводействию старообрядческому расколу. В том же году в Иркутске состоялся **Сибирский Собор архиереев**, который сосредоточил внимание на противостарообрядчесской миссии.

Во главе российской иерархии в 80-хх гг. стоял первоприсутствующий в Синоде митрополит **Исидор (Никольский).** Родился в 1799 г. в семье сельского дьякона Тульской епархии. После окончания в 1825 г. Петербургской духовной академии принял постриг и был рукоположен в сан иеромонаха. До архиерейской хиротонии исполнял административно-педагогическое послушание. До назначения на Петербургскую кафедру в 1860 г. преосвященный Исидор был епископом Полоцким, экзархом в Грузии, киевским митрополитом. Был удостоен первосвятительского отличия – права совершать службу с преднесением Креста.

После блаженной кончины святителя Филарета Московского преосвященный Исидор взял на себя главную заботу о переводе Библии на русский язык. Скончался митрополит Исидор в 1894 г. Царствование императора Александра III закончилось его ранней кончиной 20 октября 1894 г.

**МДА.** Высшая богословская школа в Москве при Богоявленском монастыре была открыта в 1685 г. по брагословению патриарха Иоакима при содействии ученых мужей из Греции братьев иеромонахов **Иоанникия и Софрония (Лихудов)**. Она получила наименование Славяно-греко-латинской академии. Сами Лихуды преподавали в ней все науки на греческом языке. Академия должна была стать очагом православной учености для России и всего христианского Востока.

При местоблюстителе патриаршего престола митрополите Стефане (Яворском) ректором академии был назначен **архимандрит Палладий (Роговский)**, получивший образование на Западе. Методика преподавания и весь строй академической жизни при нем перестроивались по киевскому образцу. Обучение стало вестись на латинском языке. Система преподавания преобрела латино-польский схоластический характер. Из числа воспитанников академии известно немало выдающихся деятелей: дипломат и поэт **князь Кантемир**, ученый **Ломоносов**, архитектор **Баженов**.

Во второй половине XVIII в. особенно при митрополите Платоне и ректоре архимандрите Дамаскине (Семенове-Рудневе) в академии расширяется круг преподаваемых наук. Вводится церковная и гражданская история, церковное право, пасхалия, физика, медицина, новые языки. В эти годы Московская академия опередила Киевскую своим научно-образовательным уровнем и стала главным рассадником российского епископата.

После реформы духовного образования 1814 г. академия была преобразована в четырехгодичную высшую школу и переведена в стены древней обители **Живоначальной Троицы**.

В первые два года после реформы ректором академии был архимандрит **Симеон (Крылов-Платонов),** а с 1816 по 1819 г. – знаменитый впоследствии киевский митрополит **Филарет (Амфитеатров).**

Большое влияние на жизнь академии в течение полувека оказывал митрополит Московский Филарет (Дроздов). Одним из самых замечательных профессоров и ректоров Московской академии был архимандрит Филарет (Гумилевский), скончавшийся в сане архиепископа Черниговского. Он возглавлял академию с 1835 – 1841 г. Он стал инициатором предпринятого при Московской академии издания творений святых отцов в русском переводе. В академии были изданы творения святых Афанасия Великого, Василия Великого, Григория Богослова, Григория Нисского, Кирилла Александрийского, Иоанна Лествичника. Профессора академии также участвовали в переводе Библии на русский язык.

В начале XX столетия в академии преподавали выдающиеся ученые: историки **Ключевский, Голубинский, Каптерев**, богословы архимандрит **Илларион (Троицкий), Муретов**, религиозный философ священник **Флоренский.**

**СПДА.** У истоков Петербургской академии стоит Славянская школа, устроенная в 1721 г. при Александро-Невском монастыре, через четыре года она была переименована в Славяно-греко-латинскую семинарию.

В 1788 г. по проекту **митрополита Петербургского Гавриила** она была преобразована в Главную семинарию. **В 1797 г.** семинарию переименовали в академию, но, поскольку в ту эпоху между учебными планами семинарий и академий существенной разницы не было, переименование не повлекло за собой почти никаких перемен ни в составе изучавшихся дисциплин, ни в методике преподавания.

Важной вехой в истории академии **стал 1809 г**., когда она была открыта как первая в России высшая богословская школа нового типа. Ректором преобразованной академии стал архимандрит **Евграф (Музалевский – Платонов)**. Его приемником стал архимандрит Филарет (Дроздов), которого пригласили в Петербург из подмосковной Троицкой семинарии как одного из самых талантливых молодых богословов и педагогов.

**С 1848 г.** трудами преподавателей и студентов Петербургской академии начали в непрерывном порядке издаваться сочинения отцов Церкви. На русский язык были переведены творения святых Дионисия Ареопагита, Софрония Иерусалимского, Максима Исповедника, Иоанна Дамаскина, Симеона Солунского и сочинения византийских историков.

Новый период в истории академии начался с введения академического **устава 1869 г**. когда существенно расширилось коллегиальное начало в управлении духовной школой и был введен конкурсный порядок замещения вакантных мест. По уставу 1884 г. в академиях была усилена власть ректора. Во главе Петербургской академии с этих пор, как правило, ставили архиереев.

В 80-х гг. академию возглавлял **епископ Антоний (Вадковский),** впоследствии митрополит Петербургский. В начале XX в. ректором академии был епископ Сергий (Страгородский), будущий патриарх.

**Киевская Духовная Академия.**  В 1615 г. в Киеве открылась братская школа, устроенная по образцу греческих училищ и ставшая одним из очагов православия в Речи Посполитой.

**В 1633 г.** при святителе Петре (Могиле) братская школа была преобразована в училище латинского типа и получила название коллегии. Среди первых ректоров коллегии были известные церковные деятели и духовные писатели Западной Руси: **Иннокентий (Гизель), Лазарь (Баранович), архиепископ Иоанникий (Галятовский).**

В 50-х гг. коллегия пришла в запустение и восстановлена в 70-х гг. при ректорстве **архимандрита Варлаама (Ясинского).**

**В 1701 г**. Киевская коллегия получила права академии. По ее образцу стали устраиваться семинарии в малороссийских и великорусских городах. В Киеве получили образование святители Феодосий Черниговский, Димитрий Ростовский, Иоанн Тобольский, Иоасаф Белгородский, священномученик Арсений (Мацеевич), Феофилакт (Лопатинский) Феофан (Яворский).

В связи с **реформой духовного образования в 1817 г**. Киевскую академию временно переименовали в семинарию, но через два гола, в **сентябре 1819 г.** состоялось торжественное открытие новой академии, устроенной в соответствии с уставом 1814 г. как четырехгодичная высшая школа.

Первым ректором преобразованной академии стал **архимандрит Моисей (Богданов-Платонов)**. В XIX г. академия взрастила епископа-аскета святого Феофана Затворника, митрополитов Леонтия (Лебединского), священномученика Владимира (Богоявленского). Киевская академия всегда особое внимание уделяла церковному пению. Ее студенческий хор пользовался большим уважением , академия располагала богатой церковно-археологической и художественной коллекцией, которая принадлежит к числу лучших музейных собраний России.

**Казанская Духовная Академия.** В 1723 г. в Казани была открыта семинария, которую в 1797 г. переименовали в академию. После издания нового академического устава, в 1818 г., Казанская академия вновь стала называться семинарией и только в 1842 г. состоялось открытие преобразованной академии.

Важнейшую особенность академии составляли ее миссионерские отделения – татарское и монгольское – открытые в 1854 г. Здесь преподавались арабский, турецкий, татарский, монгольский и калмыцкие языки, история и обличение ислама и ламаизма, история распространения христианства среди народов Востока, миссионерская педогогика.

Ученая и литературная деятельность Казанской академии сосредотачивалась на страницах «Православного собеседника, выходившего с 1855 г. Кроме оригинальных трудов в нем печатались переводы святого Игнатия Богоносца, блаженного Феофилакта Болгарского, сочинения Оригена, Деяния семи Вселенских и десяти Поместных Соборов. В «Православном собеседнике» впервые опубликован «Просветитель» прп. Иосифа Волоцкого, творения прп. Максима Грека и Стоглав.