**Митрополит Дионисий**, до своего поставления занимал место игумена Варлаамо-Хутынского монастыря в Новгороде. **В 1584** г царь Феодор по согласованию с митр. Дионисием созывает церковный собор для оказания помощи государству оказавшемуся в критических условиях. Было подтверждено постановление собора 1580 г. о церковных землях и принято решение о выплате податей с церковных земель, которые ранее не взимались. Также был введен налог на церковную торговлю.

**В 1586 г.** прибыл в Москву для получения милостыни в пользу своей Церкви антиохийский патриарх Иоаким. Это был первый случай приезда в Москву одного из патриархов. При встрече его в Успенском соборе, митр. Дионисий благословил его прежде нежели сам принял от него благословение. Этим со стороны митрополита Дионисия подчеркивалась особенность положения московских первосвятителей, более ста лет пользовавшихся уже самостоятельностью. Патриарха осведомили о желании царя Феодора приобрести патриаршество для Руси и Иоаким обещал предложить этот вопрос суждению других патриархов.

С 1600 – 1603 гг. царь передал управление государством Борису Годунову. Главными противоборствующими сторонами в борьбе за власть стали Годуновы и Шуйские. Митрополит Дионисий занимал сторону Шуйских и был сослан в Хутынский монастырь. **В 1586 г.** митрополит Дионисий был сведен с кафедры и новым митрополитом стал **свт. Иов архиеп. Ростовский и Ярославский** (ставленник Бориса Годунова)

 **Летом 1587 г.** в Москву прибыл некий грек Николай, который сообщил что патриархи константинопольский и антиохийский уже созывали собор и послали за патриархами александрийским и иерусалимским.

**Летом 1588 г.** в Смоленск прибыл константинопольский патриарх Иеремия. Как оказалось некий грек донес султану Амурату, что Иеремия очень богат и храм его владеет огромными сокровищами. Султан сместил Иеремию и на его место определил быть патриархом **Феолипту.** Когда Иеремия напомнил султану о клятве султана Магомета II не вмешиваться в христианские дела, тот сослал его на о. Родос где Иеремия пробыл 4 года.

**21 июня 1588 г. Иеремии II** был устроен прием в покоях у царя и было решено держать патриарха на условиях почетного пленника, чтобы принудить его дать разрешение на патриаршество. Ему поступило предложение, оставаясь вселенским патриархом, одновременно стать патриархом русским, чтобы перетянуть статус вселенского патриарха в Россию. Но ему дали понять, что его кафедра будет во Владимире, а митрополитом московским останется святитель Иов. Иеремия принял решение в обмен на помощь и защитительные письма, сохраняя за собой статус патриарха вселенского, дать согласие на поставление патриарха на Руси.

**10 января 1589 г.** в Успенском храме многочисленный собор архиереев избрал трех кандидатов на патриарший престол: **митрополит Иов**, **архиепископ Новгородский Александр** и ростовский **Варлаам.** Победил ставленник Годунова – митрополит Иов. Александр Новгородский и Варлаам Ростовский были поставлены в митрополиты своих епархий. Поздее митрополитами стали: епископ Геласий крутицкий и архимандрит Преображенского монастыря в Казани Гермоген. Наряду с этими четырьмя митрополиями шесть епископий были возведены в ранг архиепископий (Вологодская, Суздальская, Нижегородская, Смоленская, Рязанская и Тверская)

**В июне 1591 г.** в Москву прибыл митрополит терновский Дионисий Ралли, который привез утвержденную грамату на Московское патриаршество. Собор о поставлении патриарха на Русь состоялся в Константинополе в 1590 г., но так как на нем не было патриарха александрийского Мелетия Пигаса, который не одобрял действия патриарха Иеремии в Москве, то собор о патриаршестве московском, по желанию московского правительства, был созван в Константинополе снова в 1593 г. уже с участием Мелетия. Русское патриаршество было утверждено с назначением для нового патриарха пятого места, после иерусалимского. Право поставления московских патриархов предоставлено собору местных епископов. К концу патриаршего периода всех епархий в Московском патриархате было: 1 патриаршая, 13 митрополий, 7 архиепископий, и 2 епископии.

**Святитель Иов патриарх Московский.** Был родом из посадских людей г. Старицы Тверской области. Принял монашество и был настоятелем Старицкого, Симонова и Новоспасского монастыря. **В 1587** был возведен на московскую митрополию. В 1605 г. патриарх Иов выступил обличителем Лжедмитрия I которого он знал как насельника Чудова монастыря Григория Отрепьева. При патриархе Иове в 1588 г. была проведена **канонизация Василия Блаженного. В 1591 г. – канонизация Иосифа Волоцкого, а в 1591 г. казанских свячтителей Гурия и Варсонофия.**

**В 1591 г**. мощи святителя Филиппа (Колычева) из Отрочь монастыря были перенесены на Соловки и состоялось утверждение местного почитания. Тогда же было установлено местное празднование святому блг. Князю Даниилу Московскому.

В 1605 г. Русь ввергается в состояние смуты, умирает Борис Годунов и к Москве подходит войско Лжедмитрия I.

1 июня боярская Дума признала его царем, а патриарха Иова свели с престола. Приверженцы самозванца ворвавшись в Успенский собор во время литургии, сорвали с Иова святительскую одежду, облекли в рясу простого монаха и увезли в Старицкий монастырь где он оставался до кончины (+ 1607) Царь Феодор был убит и на русский престол вступил самозванец.

**Русская церковь в эпоху смуты.**

На место Иова Лжедмитрий I без собора святителей возвел рязанского **архиепископа Игнатия**, грека по национальности. По одной версии он прибыл с Кипра, по другой он был **епископом г. Иериссо** рядом с Афоном. Митрополит Макарий (Булгаков) считал, что Игнатий был последовательным униатом. По версии Карташова Игнатий прибыл в Москву на венчание царя Феодора в 1584 г. В 1605 г. он уже архиепископ Рязанский. Когда Лжедмитрий дошел до Тулы, этот иерарх вышел ему навстречу и присягнул на верность, за что получил патриарший посох и крест.

Лжедмитрий вызвал из заточения, насильно постриженных при Годунове Филарета (Феодора) и Марфу (Марию) Романовых. Филарет был посвящен митрополитом в Ростов, а бывшего митрополита ростовского Кирилла отправил в Троице – Сергиеву Лавру.

**18 мая 1606 г**. Лжедмитрий замыслил истребить московскую элиту, но Василий Шуйский сумел использовать народное недовольство по поводу венчания царя с Мариной Мнишек и в ночь на **17 мая 1606 г**. поднял восстание во время которого Лжедмитрий был убит. Патриарх Игнатий был низложен и находился в заключении в Чудовом монастыре 5 лет. В 1611 г. когда поляки захватили Москву он был возвращен на патриаршество, а после их поражения бежал **в Вильно** где принял унию и жил в Троицком униатском монастыре. Скончался в 1640 г.

**19 мая 1606** г. на Лобном месте народ избирает нового царя – им становится князь Василий Шуйский. Он велит перенести в Москву из Углича мощи убиенного царевича Димитрия. Для этого в Углич был послан ростовский митрополит Филарет (Романов). Мощи были доставлены в Архангельский собор Кремля. В 1606 г. митр. Гермоген был избран московским патриархом. **3 июля 1606 г.** состоялась интронизация патриарха Гермогена.

**Святитель Гермоген патриарх Московский. Родился около 1530 г.** в приволжских или придонских местах. Носил в миру имя Ермолай. В молодости служил клириком в казанском Спасо-Преображенском монастыре под руководством основателя обители святого Варсонофия. **В 1579 г**. он был священником в Казани при церкви Николая в Гостинном ряду. В этом году в его присутствии произошло явление и обретение чудотворной иконы Казанской Божией Матери. При нем также перенесены мощи святителя Германа из Москвы в Свияжск и произошло открытие мощей Свв. Гурия и Варсонофия.

**17 июля 1610 г.** Василий Шуйский был свергнут поляками, увезен в Польшу и скончался возле Варшавы в Густавском монастыре. Власть царя переходит в руки **«Семибоярщины»** и бояре хотели пригласить на царство польского королевича Владислава. Патриарх Гермоген предлагал кандидатуру Михаила Романова. Святитель Гермоген был отправлен в заточение где его уморили голодом. Перед своей кончиной патриарх Гермоген сумел передать на свободу призыв к борьбе с польско-литовской оккупацией. В Нижнем Новгороде собирается народное ополчение (Минин и Пожарский). Другим центром ополчения становится Троице-Сергиева Лавра (**архимандрит Дионисий и келарь Авраамий (Палицын**).

22 октября 1612 г. ополчение освобождает Китай-город, а 27 ноября 1612 г. – Кремль и Москву.

**23 февраля 1613 г**. всенародно был избран на царство Михаил Романов. Патриарх Гермоген был погребен в Чудовом монастыре, затем в Успенском соборе Кремля. В 1812 г. над мощами было совершено кощунство – французы выбросили останки святителя из гробницы, но после они были найдены и с честью положены в прежнюю гробницу. 12 мая 1913 г. патриарх Гермоген был канонизирован.

От самой смерти Гермогена до 1619 г. Русская церковь оставалась без патриарха. После смерти Ефрема Казанского венчавшего царя Михаила на царство, с конца 1613 г. церковными делами управлял митрополит Иона Крутицкий. Главный кандидат на патриаршество митр. Филарет находился в плену у поляков и вернулся в Москву уже после заключения мира и по обоюдному с обеих сторон размену пленников. Царь Михаил сделал своего родителя патриархом воспользовавшись для его поставления **в июне 1619 г. пребыванием в Москве патриарха Феофана Иерусалимского.**

**Святитель Филарет патриарх Московский.** В миру Феодор Никитич Романов-Юрьев, родился около 1553 г. Скончался в 1633 г. Срок правления – 1613 – 1633.

В 1600 г. при Годунове Романовых обвинили в покушении на царскую семью и всех представителей дома Романовых сослали в разные города. Феодора Никитича заключили в **Антониев Сийский монастырь** рядом с Холмогорами и там насильно постригли в монахи с именем Филарет.

**В 1608 г** Лжедмитрий II взял Ростов, Филарета схватили и босого повели в Тушино в ставку Лжедмитрия. Лжедмитрий снова облек его в святительские одежды и объявил его нареченным патриархом Московским и всея Руси при живом патриархе Гермогене. Филарет был отбит у тушинцев в 1610 г. Когда низложили князя Шуйского, митрополит Филарет возглавил делегацию которая от имени «Семибоярщины» вела переговоры с польской стороной о поставлении царем Владислава. За отказ признать Сигизмунда царем Филарет был отведен в плен в глубь Польши и был возвращен в Россию только в 1619 г.

В правление патриарха Филарета впервые по отношению к патриарху стал использоваться титул **«великий государь».** Во времена между патриаршества при митрополите Ионе Крутицком было допущено неправомерное наказание к справщикам богослужебных книг **(Арсений Глухой, свящ Иван Наседка).** Их осудили на соборе 1618 г. – всем запретили священнодействовать. Патриарх Филарет сразу же после своего поставления в 1619 г. созвал собор на котором дело справщиков было пересмотрено. Все были восстановлены в правах и остались справщиками.

 Главным попечением свт. Филарета стало книгопечатание богослужебных книг. При нем была учреждена Тобольская кафедра (1620 г.) В начале 1625 г. в Россию приехал посол от персидского шаха Аббаса Урус-Амбек. Он преподнес патриарху Филарету ларец с ризой Господней. Патриарх поставил ларец с ризой в Успенском соборе и был установлен праздник **10/23 июля** в честь положения Ризы Господней.

Патриарх Филарет скончался в 1633 г. и преемником ему был назначен псковский архиепископ **Иоасаф I (1634 – 1640).** Этот патриарх уже не пользовался таким высоким государственным значением. Деятельность его ограничивалась заботами о церковном благочинии и обрядности. В таком же положении оставался и следующий патриарх Иосиф поставленный в марте 1642 г. из архимандритов Симонова монастыря.

**Патриарх Никон.** В 1605 г. у крестьянина Нижегородской области **села Вельдеманова**, Мины родился сын Никита. Он рано увлекся чтением аскетических книг и в 12 лет убежал из дома в **Макарьевский Желтоводский монастырь.** Но родственники вернули его и заставили жениться. В 20 лет он был выбран священником одного соседнего села. В последствии, потеряв всех своих детей, Никита заставил свою жену постричься в монашество а сам удалился **на Белое море в Анзерский скит** где тоже постригся в монахи с именем Никона. Оттуда он по неудовольствиям с братией ушел в **Кожеезерский монастырь** где в 1643 г. был выбран в игумены. В это время на него обратил внимание государь Алексей Михайлович «Тишайший» и ходатайствовал о переводе Никона в Ново-Спасский монастырь в Москву где его поставили архимандритом.

**С 1648 г.** архимандрит Никон стал митрополитом Новгородским. **22 июля 1652** Никон собором архиереев избран патриархом московским и всея Руси.

**В 1654 г.** во время эпидемии моровой язвы Никон умело с ней боролся – был введен карантин и вывез из зараженного города царскую семью, вследствие чего приобрел огромное доверие царя. Постепенно в Москве стала складываться оппозиция по отношению к персоне патриарха. Это были представители боярской партии родственники царя по матери **Стрешневы, родственники первой супруги царя Марии Милославской, сама царица Мария Ильинична, князь Одоевский, Долгорукий, Трубецкой и Салтыков.**

Никон вошел в историю Церкви как идеальный уставщик, он серьезно заботился о состоянии церковной службы, требовал идеального знания устава, Евангелия и правил церкви от пастырей. Никон запретил нестройность богослужения, начал борьбу с иконами фряжского письма. При Никоне были построены **Иверский монастырь, Крестный монастырь и Воскресенский монастырь**. Патриарх обложил достаточно большим сбором церковные земли на строительство монастырей, книгопечатание и реставрацию храмов. При нем, вопреки Уложению 1649 г. о запрете приобретения церковью земель, патриарший двор обогатился новыми землями. Никон самочинно свел с кафедры епископа Коломенского и Каширского Павла. За богослужением Никон часто использовал древние служебники для сличения с новыми текстами.

**Основания для проведения реформы.**  Патр. Никон в московском книгохранилище нашел 2 документа: Подлинник Уложенной грамоты об учреждении патриаршества на Руси. Документ был подписан святителем Иовом Московским, патриархом Иеремией II Константинопольским. А также грамоту подтверждающую учреждение патриаршества, присланную в 1593 г. восточными патриархами на Русь. Также были обнаружены расхождения с Символом Веры начертанном на саккосе митрополита Фотия. В одном из членов Символа Веры касающегося Духа Святого было сказано: «И в Духа Святаго, Господа **Истинного** и Животворящего.» Проскомидия в Русской Церкви совершалась на 7-и просфорах вместо 5-и, «Аллилуия» двоилась, а не троилась. В греческих книгах имя Господа писалось с двумя буквами «И» и наконец был поднят вопрос связанный с двоеперстием.

**В преддверии Великого Поста 1653 г.** Никон разослал по всем московским церквям грамоту (память) в которой указывалось в Святую Четыредесятницу во время чтения молитвы Ефрема Сирина совершать 12 земных поклонов. Тогда была сформирована оппозиция Никону и среди священства – **Иван Неронов и Стефан Вонифатьев, Юрьевский протопоп Аваакум, костромской Даниил и муромский Лонгин.** Они выставили грамоту Никона как еретическую книгу. Вскоре боярское и церковное крыло оппозиции объединились.

**В Москве с апреля по декабрь 1653 г**. находился Афанасий III патриарх константинопольский, который поддержал Никона в его начинаниях. Афанасий написал для Никона «**Чин архиерейского совершения литургии на Востоке».**

Весной 1654 г. Никон созвал собор русских архиереев на который пригласил царя. Также присутствовали **сербский митрополит Михаил.** Собор поддержал предложение о исправлении русских богослужебных книг по греческим. Никон обратился к патриарху Паисию новому константинопольскому патриарху по поводу готовящейся реформы. Паисий собрал собор греческих пастырей и выразил одобрение решениям московского собора и прислал Никону толкование на чин богослужения (Скрижаль). Паисий призывал Никона быть снисходительным к тем, кто заблуждается в **несущественных догматах веры**.

В 1655 г. Никон собрал еще один собор и пригласил сербского патриарха Гавриила, антиохийского патриарха Макария, митрополита никейского Григория и молдавского Гедеона. По прочтению деяний собора 1654 г. участниками нового собора было принято держаться решений прежнего собора. Патриарх Макарий указал на то, что двуперстие принадлежит армянам. В Вел. Пост во время чина Торжества Православия в Успенском соборе на амвон вышел патриарх Антиохийский Макарий и подверг анафеме двуперстие и упорных приверженцев.

К делу книжной справы патриархом Никоном были привлечены ученые старцы Киевского братского монастыря с которыми поддерживал отношения боярин Феодор Ртищев. **(Епифаний Славяницкий, Арсений Сатановский, киевский иеромонах Дамаскин Птицкий, старец Арсений Грек)**.

В апреле 1656 г. Никон созвал собор русских архиереев. Участникам собора была прочитана «Скрижаль», которую прислали с православного Востока. Сказание об этом соборе было включено в «Скрижаль» как предисловие и книга была выпущена в свет. Этот собор повторил анафему патриарха Макария на неповинующихся.

**Начало раскола.** Все началось с личного конфликта Никона со своими противниками (**Иван Неронов, Стефан Вонифатьев, протопоп Аваакум**). В 1653 г. Иван Неронов за противодействие патриарху был сослан в Спасо-каменный монастырь, потом его перевели в Кандалашкинский монастырь. В августе 1655 г он бежал из монастыря и появился в Москве, где нашел приют у Стефана Вонифатьева.

**25 декабря 1655 г**. Иван Неронов по записке Стефана был пострижен в монахи в Даниловом Преяславском монастыре и ему было дано имя Григорий. Перемена имени помогала Ивану Неронову скрываться от розыска патриарха.

**18 мая 1656 г.** патриарх созывает собор для заочного суда над Нероновым. На соборе присутствовал антиохийский патриарх Макарий. Неронова обвиняли в самовольном оставлении монастыря, смущении и соблазнении неутвержденных в вере душ, в ложных писаниях о патриархе и царе, в осуждении церковных книг и постриге без благословения. Собор подверг проклятию Ивана Неронова и таким образом с этого собора начался русский раскол. **Анафема прозвучала в отношении конкретного лица.**

**4 января 1657 г.** Иван Неронов явился на патриарший двор, поклонился патриарху, продемонстрировав готовность к примирению. Патриарх отправил его на Троицкое подворье. 14 января царь вернулся из похода на шведов и просил патриарха благословить Неронова рукой. Через неделю Никон прочитал над Нероновым разрешительные молитвы и тот причастился из рук патриарха. Патриарх дозволил Неронову и его сторонникам пользоваться книгами старого образца, но только келейно. Правило в отношении осталось неизменным. Главным требованием Никона было признание иерархии, авторитета восточных церквей.

**21 января 1658 г.** начался новый конфликт когда Неронов в присутствии патриарха упросил протопопа служившего в Успенском соборе двоить аллилуию.

В 1658 г. представители боярской оппозиции Никону подали царю петицию в которой говорили о том, что патриарх окружил себя недоступным величием, возлюбил стоять высоко и ездить широко. Никон не стал предпринимать ответных действий для подавления оппозиции, так как верил в прочность дружбы с царем.

Осенью 1657 г. царь действительно еще оказывал патриарху последние знаки расположения, но летом 1658 г. отношение царя к патриарху меняется кардинально. **6 июля** царь давал торжественный обед по случаю приезда в Москву грузинского **царевича Таймураза,** но Никона не пригласили. 8 июля в день празднования Казанской иконы Божией Матери царь не пришел на богослужение в Казанский собор. Царю было доложено, что патриарх недоволен и царь направил к нему князя **Юрия Рамадановского** с объяснениями.

**16 июля 1658 г**. патриарх заявил о намерении оставить кафедру. После литургии он торжественно об этом объявил, поставил к Владимирской иконе посох Святителя Петра и в ризнице написал письмо царю о том, что он уходит из Москвы. Царь отправил к Никону **князя Трубецкого**, тот стал резко обличать патриарха. Никон пешком ушел на Иверское подворье, а оттуда уехал в Воскресенскую обитель. За собой Никон оставил три монастыря: Воскресенский, Иверский и Крестный. Он благословил **митрополиту Крутицкому Питириму** управление церковными делами. Этот уход с кафедры дал повод обвинять Никона перед восточными патриархами.

По правилам восточных церквей самовольный уход предстоятеля с кафедры являлся основанием для его низложения. Оппозиция подавала царю «обидные письма» с требованием избрать нового патриарха. Царь обратился за помощью к греческим иерархам. На стороне Никона были Епифаний Славяницкий, архимандрит полоцкий Игнатий. Никон пожаловался на царя александрийскому патриарху Паисию, но эти письма были перехвачены – так дело приняло **политический оборот.**

На православный Восток было отправлено 30 вопросов касающихся сложившейся ситуации. Никон об этом узнал и написал ответ – **«Возражения Никона Божией милостью патриарха против вопросов боярина Симеона Стрешнева»**. В этом труде Никон развивал идею о том что священство выше царства. В 1664 г. были получены ответы восточных патриархов. Патриарх иерусалимский Нектарий призывал царя к примирению с патриархом. К сожалению грамота Нектария запоздала и уже не могла оказать влияния на ход событий.

Собор против Никона был открыт **1 декабря 1666** г. и проходил при участии патриарха Паисия александрийского и Макария Антиохийского. Они имели полномочия от всех восточных патриархов. Главным обвинителем выступал сам царь. **12 декабря 1666 г.** в Благовещенской церкви Чудова монастыря был оглашен приговор патр. Никону о его низложении. Александрийский патриарх снял с него клобук и панагию. 21 декабря Никон прибыл в Феропонтов монастырь.

**В 1676 г. умер царь Алексей Михайлович** и с воцарением Феодора, Никона перевели в более тяжелое заточение в Кириллов монастырь. Перед смертью Никон просил патриарха Иоакима перевести его в Иерусалимский монастырь (Воскресенский монастырь). Патриарх дал разрешение, но Никон по дороге умер в **районе Толгского монастыря.**

**17 августа 1681 г**. его погребли в Новоиерусалимском монастыре. Царь Феодор испросил разрешительные грамоты для Никона от 4-ех патриархов Востока. Они позволили включить его имя в список русских патриархов. **Неронов** снова принялся обличать никоновскую реформу, епископ Волоколамский Симон подал царю челобитную и Григорий был сослан в Иосифов Волоколамский монастырь.

Более ревностным проповедником раскола явился **протопоп Аваакум**. При Никоне его сослали как сторонника Неронова в Тобольск, после в Енисейск. В 1663 г. ему было позволено вернуться в Москву. Под его влиянием оказались боярыня **Феодосия Морозова и ее сестра Евдокия Морозова (Урусова).** При патриархе Питириме обе сестры были сосланы в Боровск и заключены в земляную тюрьму. В 1672 г. они скончались.

«Житие протопопа Аваакума» для старообрядцев является практически вторым Евангелием. Самого протопопа отправляют в ссылку в Мезень. Аваакума лишили священства и предали анафеме.

Собор 1654 г. раскольники **объявили незаконным** и все книги изданные при патриархе Никоне считались испорченными.

В 1667 г. состоялся большой московский собор с участием восточных патриархов, который избрал нового патриарха русской Церкви Иоасафа II одобрил реформу Никона и повторно осудил все неправильные мнения**. 1 апреля 1681 г.** состоялась первая публичная казнь через сожжение раскольников.

**В 1657 г.** Соловецкий монастырь решительно отказался принять новые книги. Бунт возглавили монахи Азарий и Геронтий. В 1667 г. они отправили челобитную царю в которой осуждали московский собор 1654 г. Часть монахов не разделявших идеологию раскола покинула монастырь. Окончательно соловецкий бунт смог **подавить Иван Мещеринов в 1675 г.** в дальнейшем раскольнические настроения распространились по архангельскому краю, а оттуда в Новгородские и Псковские земли. На юге старообрядчество распространилось среди казаков и на Кавказе.

Первый признак терпимости по отношению к старообрядцам проявила Екатерина II. Она отвела для раскольников бежавших за границу земли в Новороссии и Поволжье. При Павле в Москве организуются старообрядческие общины на Рогожском и Преображенском кладбище.

В царствование Александра I надзору и арестам подвергались только беспоповцы. Полная свобода старообрядцам была дана указом 17 апреля 1905 г. Николаем II. Это был указ о свободе вероисповедания в России. В поповщине стало преобладать примирительное течение идеологами которого стали московские старообрядческие священники. Выразителем примирения стал Илларион Егорович Ксенов – главный идеолог единоверия. Тимофей Верховский также приверженец единоверия. Старообрядцы сохраняют верность своим книгам и обрядам, но при этом готовы признать иерархию РПЦ.

**В 1971 г. Поместный собор РПЦ** все клятвы наложенные на старообрядцев отменил и старые обряды были признаны **равночестными.**

**Брестская уния.** В 1303 г. галицкий князь Юрий Львович добился у патриарха константинопольского Афанасия возведения галицкой епископии в степень митрополии и на кафедру был назначен грек Нифонт. Под его управлением оказалось 6 епархий: Галицкая, перемышльская, Владимиро-волынская, Луцкая, Холмская, Туровская. Это стало первой попыткой раскола русской митрополии. После смерти Нифонта галицкий князь Юрий отправил на поставление другого кандидата – Петра Ратенского, который стал митрополитом Киевским и всея Руси. Галицкая митрополия была упразднена.

В XIV веке литовский князь Ольгерд добивается поставления на литовскую кафедру своего родственника Романа с титулом митрополита Литовского, но Роман претендует также и на Киев. В 1356 г. Роман едет в Константинополь и добивается передачи под его юрисдикцию Галицко-Волынской земли и утверждается в Киеве. В 1361 г. Роман умирает в 1364 г. константинопольский патриарх Филофей издает акт о неделимости Русской церкви на все времена.

Следующая попытка разделения русской митрополии относится к 70-ым годам XIV века, когда на Руси образовались 3 духовных центра – Москва, Галич и Киев. В 1371 г. польский король Казимир убедил нового константинопольского **патриарха Каллиста** возродить галицкую митрополию. К этому времени Галиция и Волынь окончательно вошли в состав Польши. Митрополитом галицкой митрополии был поставлен Антоний. Со смертью митрополита Антония галицкая митрополия была ликвидирована, а митрополит Киприан занял кафедру в Москве после святителя Алексея.

В XV веке митрополит Исидор подписывает Ферраро-флорентийскую унию, а собор русских архиереев в 1448 г. выдвигает на роль предстоятеля русской церкви Иону Рязанского. Вопрос о поставлении свт. Ионы в митрополиты был согласован великим князем Василием Темным с польским королем Казимиром. Что тем самым указывает на православное население живущее на территории Польши и имеющее своим предстоятелем русского митрополита.

Казимир устанавливает контакты с папой Николаем V который предлагает провести унию в Польше. (Унификация всех подданных на основе признания главенства папы) и обещает поспособствовать объединению Польши и Литвы в единое государство где Казимир будет королем. Казимир изъял у митрополита Ионы 9 западных епархий и передал их униатскому митрополиту Григорию Болгарянину (ставленник униатского патриарха Григория Маммы).

В 1459 году в Москве собор русских архиереев в Успенском соборе у мощей свт. Петра принес клятву святителю Ионе как главе русской православной церкви и констатировал разделение русской церкви на 2 половины – церковь Киевскую и Церковь московскую. Правительство Литвы и Польши стремилось к закреплению этого состояния. Рим и польская аристократия старались как можно быстрее провести латинизацию литовского населения.

**Правило церковного патроната.** Обычай подавания церковных мест и архиерейских кафедр в польско-литовских землях католически ориентированным людям. Таким образом кафедры и православные монастыри оказывались под управлением светскими лицами. Формально митрополиты на киевскую кафедру ставились при согласовании с Константинополем, а фактически по рекомендации короля и католических епископов.

**Виленский собор 1509 г.** принял решение об ограничении вмешательства мирян в дела церкви и о недопустимости церковного патроната. В 1563 году признанием прав православных стала отмена постановления об ограничении прав православных.

**В 1569 г. на Соборе в Люблине** был заключен союз между Литвой и Польшей. (Люблинская уния). Произошло полное слияние Польши и Литвы в единое государство. С этого момента начинается экспансия поляков в Литву. На польский престол восходят короли Стефан Баторий, Генрих Французский. Центром политической пропаганды становится **виленская иезуитская коллегия основанная в 1570 году**. Один из самых известных ректоров – Петр Скарга, непримиримый католик, сторонник тотальной унификации. Одно из самых известных произведений Скарги направленное против православия «О единстве Церкви» (1577 г.) **Аргументы его в пользу католицизма:** доводы о недостаточном достоинстве православного духовенства (католическое духовенство свободно от мирских попечений и оно возможно только при принятии целибата, так как православное духовенство связано семьями). Православные невежественны в вопросах веры так как не владеют латынью. Православная церковь переживает крайнее унижение из-за вмешательства мирян в церковные дела.

**Защитники Православия на территории Литвы.** Князь Константин Константинович Острожский, князь Андрей Курбский. Они организуют перевод святоотеческой литературы. Князь Оболенский и старец Артемий также присоединяются к ним. Старец Артемий поселяется в Слуцке у князя Юлия Олельковича и пишет апологетичесике сочинения в защиту Православия. Князь Острожский открывает в своем имении православную школу и типографию. Им была издана Острожская Библия (1580 – 1581)

**В 1591 г.** начинается подготовка унии, королю Сигизмунду поступает просьба от проуниатски настроенных епископов киевской митрополии о том, чтобы принять киевскую митрополию под руководство папы с сохранением обрядов и традиций русской православной церкви. Часть киевского населения была категорически против унии, начались беспорядки.

**В 1596 г. в Бресте** был созван собор для соглашения о единстве киевской митрополии с римским престолом. Произошел раскол на две партии – униаты собрались в городском соборе и унию подписали. Другая часть собралась в частном доме и категорически отвергла унию. Униаты предали их отлучению. После принятия унии начались ожесточенные гонения на Православие. **Экзарх Никифор** представитель константинопольского патриархата, противник унии был арестован и уморен голодом в Мариенбургской тюрьме. Православных не допускали до государственных должностей и подвергали всевозможным унижениям. **Князь Острожский умирает в 1608 г. и после него защитниками Православия становятся гетман Сагайдачный (ум. 1612 г.), прп. Иов Почаевский (+ 1651),** митрополит Петр Могила, избран на киевскую кафедру в 1633 году. В 1631 г. он основывает в Киево-Печерском монастыре могилянскую духовную школу и при ней типографию. Заимствовал методику преподавания латинских школ, акцент делался на философию, риторику и латинский язык.

Разделение на Киевскую и Московскую митрополию продлится до 1687 года. Основанием для объединения послужит братский союз между Украиной и Россией (движение Богдана Хмельницкого), но объединение будет неполным – литовские земли, Галиция останутся отторгнутыми.

**Воссоединение России с Украиной.** Сторонники воссоединения – Богдан Хмельницкий, епископ Мстиславский Мефодий.

В 1686 г. Россия заключает «вечный мир» с Польшей и удерживает за собой всю восточную Украину вместе с Киевом. В тех областях Украины, которые остались за поляками, Польша обязалась дать православному населению свободу веры. Первым кандидатом на место митрополита в этих землях в Луцкой, Львовской, Могилевской епархиях стал Лазарь Баранович, но митрополитом был поставлен Гедеон Четвертинский, который признал поставление от московского патриарха Иоакима. Константинопольский патриарх Дионисий после совещания с патриархами Востока признал зависимое положение Киевской митрополии от московского **патриархата в 1687 году.** Этим актом было положено окончание разделению русской митрополии.