**Периодизация митрополита Филарета (Гумилевского)**

**I период.** Домонгольский. 988 г. – 1240 г.

**II период.** Монгольский 1240 – 1459 г.

**III период.** Разделенной церкви. 1459 – 1686 г. (1589 г – установление патриаршества)

**IV период.** Патриарший 1589 – 1700 гг. (смерть патр. Адриана)

 1686 (Соединение церквей) – 1700 гг.

**V период.** Синодальный 1700 -1917 гг.

**VI период.** Новейший 1917 – наши дни.

Существует широко известное предание о проповеди святого апостола Андрея Первозванного в наших землях.  В «Повести...» под 983 г. содержатся выражения: **«сде бо несуть апостоли учили» и «аще и телом апостоли не суть сде были, но ученья их аки трубы гласят по вселенней в церквах».**

Церковный историк IV века Евсевий Кесарийский, ссылаясь на Оригена, сообщает, что Андрей Первозванный получил по жребию для проповеди Скифию.

В византийский период истории Крыма возникает здесь и кафедра в Сугдее, иначе **Суроже** (нынешний Судак). В VIII в. здесь подвизался святитель Стефан Сурожский, один из Отцов противоиконоборческого VII Вселенского Собора. Неподалеку от Сурожской находилась и **Фулльская епархия**, упоминаемая в VII-VIII вв. **Пантикапей** (ныне – Керчь) был центром древней Боспорской епархии, известной с IV в.

Проникает христианство и на Северный Кавказ. На противоположном Керчи берегу Керченского пролива, на нынешнем **Таманском полуострове**, располагалась древняя **Метраха**, впоследствии ставшая русским городом **Тмутороканью**.

Просветителями славян были святые братья Кирилл и Мефодий. Константин (Кирилл) родился **в 827 г.** Около 851 г. он был отправлен к сарацинам и вероятно в Багдаде вел прения с мудрецами. В **860–861** в составе дипломатич. миссии ездил в Хазарский каганат, вёл полемику с иудеями и мусульманами. Во время этого путешествия Константин обрёл близ Корсуни (см. Херсонес) мощи **сщмч. Климента I, папы Римского**; часть мощей он забрал с собой.

В конце **862 г. моравский князь Ростислав** отправил послов к императору Михаилу. К этому времени Моравия входила в состав империи Карла Вел. И по его желанию Зальцбургский епископ отправил туда своих миссионеров. Князь Ростислав в 855 г. отложился от германского императора.

Свв. Братья прибыли в Моравию **весной 863 г.** и обосновавшись в Велеграде приступили к переводу Св. Писания и богслужебных книг. В это время обострились отношения папы Николая I с патр. Фотием. Новый папа **Адриан II в 867 г.** с почетом встретил св. братьев привезших в Рим мощи св. Климента. Последовало разрешение совершать божественные службы на славянском языке. После смерти брата, Мефодий посвященный в епископа Моравии и Паннонии был отправлен обратно. Преставился **святитель Мефодий в Велеграде 6 апреля 885 г.** назначив своим преемником Горазда.

Русская летопись сообщает важную информацию: нападение славянской дружины на Константинополь произошло под предводительством варягов Аскольда и Дира, которые княжили в Киеве. Греческие источники имен не приводят, но сообщают о самом примечательном – русские крестились. Это произошло при св. патриархе Фотии, который придавал огромное значение миссионерской деятельности. При императоре **Михаиле III и св. патриархе Фотии** славянский флот осадил Константинополь. В это время византийцы вели войну на Востоке, и в городе почти не осталось войска. Надежды на избавление от варваров было мало. Славяне уже бесчинствовали в окрестностях Константинополя: они совершали неслыханные зверства, повергавшие в ужас даже ко многому привычных византийцев. Фотий взял величайшую реликвию столицы империи (**Ризу Пресвятой Богородицы**, хранившуюся во Влахернском храме) и прошел с ней по стенам Константинополя, опустил в воды пролива Босфор. После этого поднялась страшная буря, которая разметала корабли славян. Это было первое явление Покрова Божией Матери.

Итогом этого похода стало первое крещение руссов – варяго-славянской Руси. Происходит так называемое **«Фотиево крещение»** Руси. Иногда его датируют не временем похода, а 866–867 г.г., когда на Русь был прислан Фотием первый епископ или архиепископ, как его называет Константин Багрянородный. Никоновская летопись содержит упоминание о миссионерской деятельности присланного епископа: в частности, сообщается о знаменитом чуде с брошенным в огонь и не сгоревшим Евангелием. Как полагают некоторые исследователи, этим архиереем мог быть **святитель Михаил**, которого мы традиционно поминаем как первого митрополита Киевского.

Однако процесс христианизации руссов замедлился после того, как Аскольд и Дир, первые князья-христиане, были убиты язычником **Олегом, преемником Рюрика.** Над могилой Аскольда в Х веке св. Ольга поставила церковь святого Николая. Очевидно, это был святой покровитель убитого князя.

 В правление князя **Игоря Рюриковича** (912 – 944) христианство уже предстает заметной силой. Об этом свидетельствует, в частности, **договор русских с греками, датированный 944 годом**. В нем приводятся имена дружинников-христиан. Дружинники из числа христиан, согласно договору, должны были присягать в церкви  святого пророка Илии в Киеве, на Подоле.

***«Звезда утренняя, предваряющая солнце, заря утра, предваряющая свет дневной, она сияла как полная луна в ночи, блистала между неверными как жемчужина».*** (Повесть временных лет)

 С деятельностью святой равноапостольной **княгини Ольги (945 –969)** связан второй этап христианизации нашего Отечества. Крещение Ольги произошло скорее всего в Константинополе, о чем сообщают византийские историки Иоанн Скилица (XI в.) и Иоанн Зонара (кон. XII в.). Крещение равноапостольной княгини состоялось, вероятно, в **957 г.** Визит Ольги к ромеям представлен как ее исключительная дипломатическая победа. Летопись даже сообщает, что будто бы император **Константин Багрянородный** хотел на ней жениться – так был очарован ее красотой и мудростью. Но историки замечают, что это мало сообразно хронологически. Ведь Ольга скорее всего была уже далеко не молода, а Константин женат.

Киевским князем после кончины отца стал старший сын Святослава – **Ярополк**. Другой сын – **Олег** – княжил в земле древлян. Оба старших сына Святослава были воспитаны святой Ольгой, то есть несомненно в христианском духе. Ярополк кроме того был женат на гречанке-христианке, бывшей монахине, которую Святослав взял в плен где-то на Дунае и прислал своему наследнику. Возможно даже, что он и сам тайно принял христианство либо считался оглашенным. Косвенно об этом может свидетельствовать погребение Ярополка и Олега Святославичей в Десятинном храме при Ярославе Мудром (**в 1044 г.**). Правда, «Повесть временных лет» сообщает о том, что в данном случае имело место нечто совершенно беспрецедентное – посмертное **«крещение» останков князей.**

Владимир был сыном Святослава от его наложницы Малуши, ключницы княгини Ольги. Его презрительно называли «робичичем», т.е. сыном рабыни.

После победы над Ярополком Владимир стал княжить в Киеве. И вновь, как некогда при Олеге Вещем, язычество торжествует над христианством. Как говорит летописец, никогда еще прежде не было на Русской земле такого «мерзкого идолослужения», как в начале правления Владимира. Владимир повелел собрать воедино всех языческих богов и создал общий языческий пантеон – своего рода «русский Олимп». Как говорит летописец, в Киеве он поставил на капище идолов **Хорса, Дажь-бога, Стрибога, Симаргла и Мокоши**. Возглавил же все это, отныне «единое», семейство **Перун**, бог грома и огня, признанный верховным. Причем, это было божество, имевшее скорее всего балто-варяжское, а не славянское происхождение. Реформа язычества была осуществлена около **983** года. Но очень скоро оказалось, что реформа эта абсолютно несостоятельна. При Владимире языческим богам совершаются доселе почти неизвестные на Руси человеческие жертвоприношения. Так, например, после победоносного похода Владимира на ятвягов в **983 году были убиты Феодор и Иоанн**, два варяга-христианина, отец и сын, которые стали первыми на Руси мучениками веры, чьи имена нам известны.

Византийские императоры, братья-соправители из Македонской династии **Василий II Болгаробойца и Константин VIII**, переживали очень сложный период. В империи возник мятеж, заставивший их обратиться к Владимиру за военной помощью. Владимиру было обещано дать в жены сестру императоров Анну. Разумеется, что князь Владимир при этом должен был креститься. Он прислал императорам армию из 6 тыс. воинов, которая разбила **узурпатора Варду Фоку**, грозившего свергнуть законных императоров с трона. Владимир в обмен на военные услуги потребовал руку византийской принцессы. Ему было отказано. Он идет войной на греков, имея теперь для этого предлог: императоры «обманули» его и не отдали в жены Анну. После долгой осады князь овладевает крымским форпостом Византии – **Херсонесом.** Владимир требует Анну в жены в обмен на возвращение Херсонеса Византии.

Св. Владимир при крещении получил христианское имя Василий, в память о великом архиепископе Кесарии Каппадокийской. Вероятно, это произошло не только потому, что он был крещен в Васильевском храме Херсонеса, как сообщает «Повесть Временных Лет». Первым шагом святого Владимира стало крещение киевлян, происшедшее, как полагает большинство исследователей, в **988 г.**

Близкие Владимиру люди, вероятно, крестились в **церкви Св. Василия**. Эта первоначально деревянная церковь, была одной из первых построена равноапостольным князем в Киеве. Освящена она была во имя святого Василия Великого, имя которого принял святой Владимир при крещении. Поставили этот храм на месте прежнего капища Перуна. Остальные тысячи, или скорее всего десятки тысяч людей, были крещены в водах Днепра, точнее его рукава – **реки Почайны**, ныне не существующей, а слившейся с основным днепровским руслом.

Великий Новгород был крещен дядей св. Владимира Добрыней и тысяцким Путятой. **«Путята крестил их мечом, а Добрыня огнем».** Около 1078 г. в Новгороде появился волхв которого новгородский князь Глеб Святославович зарубил топором.

**Христианизация русских земель.**  В Ростове в деле насаждения христианства первый Ростовский **епископ Феодор**, вероятно, грек по происхождению. Перелом к лучшему наступил здесь лишь во второй половине XI века, при **святителе Леонтии**, втором епископе Ростовском. Однако, и он, согласно житию, окончил жизнь мучеником, будучи убитым язычниками около 1072–1077 г.г. Только его преемнику св. Исаии, постриженнику Печерского монастыря удалось крестить ростовцев и жителей соседней суздальской области. Позднее миссионером в Ростовских землях был св. архимандрит Авраамий Ростовский живший на берегу озера Неро. На месте сокрушенного идола Волоса он основал Богоявленский монастырь. (теперь там Спасо-яковлевский монастырь).

Известно также, что языческое, преимущественно финское, население города Мурома отказалось впустить в город святого князя Глеба Владимировича. И даже в начале XII в., как видно из жития свв. князей Муромских Константина-Ярослава и чад его Михаила и Феодора, финнское племя мурома еще упорствовало в язычестве.

Среди племен Руси, которые долго упорствовало в своем нежелании принимать христианство, были **вятичи и радимичи**, обитавшие в бассейне Оки. Их обращение произошло на рубеже XI-XII в.в. трудами преподобного **Кукши Печерского и его ученика Никона**. Они были убиты ревнителями язычества, но успели посеять семена христианства среди этих воинственных племен, еще в конце XI века, не желавших признавать власти киевских князей. И только в XIII окончательно утверждается христианство среди последнего славянского племени Киевской Руси, которое дольше всех сопротивлялось крещению, – **древлян.**

Святой равноапостольный князь Владимир скончался **13 (28) июля 1015 г.** и был погребен в Десятинной церкви в приделе Св. Климента рядом с ранее умершей княгиней Анной.

Престол унаследовал старший из сыновей Владимира – **Святополк**. Рожден он был еще в пору язычества Владимира от той гречанки, которая прежде была женой Владимирова брата – Ярополка. Наиболее опасными соперниками он считал младших детей Владимира от Анны, которую летописец называет «Болгарыней», очевидно потому, что ее брат – император Василий II – был прозван Болгаробойцей. Святые князья-страстотерпцы **Борис и Глеб** были рождены уже от освященного Церковью брака, когда отец их уже был христианином. Мать же являлась «Порфирородной» -особой императорской крови. Это могло повысить шансы Бориса и Глеба на успех в случае их притязаний на престол отца. Борис и Глеб первыми из числа русских были причтены к лику святых. Официальная их канонизация состоялась в **Константинополе в 1072 г.** После гибели святых Бориса и Глеба разгорается междоусобица. В 1015–1019 г.г. между Святополком и **Ярославом Новгородским** шла война. Ярослав в итоге вышел победителем и стал князем Киевским. Его свергнутый соперник бежал на Запад и где-то там вскоре скончался.

Ярослав Мудрый был женат на варяжской принцессе, дочери шведского короля **Ингигерде.** В крещении она получила имя Ирины. Во имя небесной покровительницы княгини был освящен огромный храм, построенный Ярославом в Киеве. Другой столь же величественный собор и монастырь при нем князь посвятил своему небесному покровителю, имя которого носил в Православии – св. великомученику Георгию. Кстати, именно день освящения этого храма на Руси праздновали в ноябре как знаменитый «Юрьев день». Ярослав продолжает дело своего отца. Но теперь уже князь видит свою задачу не столько в том, чтобы расширить ареал христианской веры, сколько в том, чтобы сделать более глубоким воцерковление русского народа. Именно к этому направлена просветительская деятельность Ярослава. В 1037 г. на месте окончательного поражения печенегов Ярослав заложил каменный монастырь Софии Премудрости Божией. Он, в частности, создает училище и **первую на Руси библиотеку при храме святой Софии Киевской.** Подобные училища и библиотеки возникают затем и в других городах Руси.

При Ярославе возникает знаменитый Киево-Печерский монастырь – колыбель русского иночества. Отсюда, из обители преподобных Антония и Феодосия, монашество распространяется по всей Руси. Здесь возникает по сути духовная школа, и Печерский монастырь в течение почти всего домонгольского периода дает Русской Церкви кадры епископов и миссионеров.

Второй сын ярослава Владимир Новгородский построил в 1052 г. храм Софии Новгородской.

В **1051 г**., вероятно, после смерти Феопемпта, собор русских епископов по воле Ярослава поставил **митрополитом Киевским Илариона**, не отказываясь, впрочем, признавать юрисдикцию патриарха Константинопольского. Тем самым Русская Церковь претендовала на свою автономию от Константинополя. Однако, Патриархат, естественно, не признал такого положения дел. После смерти Ярослава в 1054 г. при сыне Ярослава Изяславе митрополитом стал присланный из Константинополя **грек Ефрем.** Иларион до своего поставления на Киевскую кафедру был пресвитером храма св. Апостолов в загородном княжеском селе Берестове. Неподалеку от места своего служения он ископал себе на берегу Днепра пещерку, куда он удалялся для уединенной молитвы. Вероятно, Иларион был монахом, или, по крайней мере, человеком аскетического склада. После поставления его на митрополию в пещерке Илариона поселился **преп. Антоний Киево-Печерский.** Это, следовательно, произошло около **1051–1054 г.г.** И именно Иларионова пещера дала начало великому Печерскому монастырю. Впоследствии **Варлаам** стал первым игуменом Печерского монастыря, так как Антоний по смирению своему не только отказался быть настоятелем обители, но даже не принял священного сана.  Иларион также был первым русским духовным писателем. Его перу принадлежит знаменитое **«Слово о Законе и Благодати»,** выдающееся произведение древнеерусской письменности. В его состав вошла и **«Похвала князю Владимиру».**

**Древнерусская литература:** Прп. Феодосий Печерский «О казнях Божиих» «Послание Князю Изяславу». Нестор Летописец «Сказание о мученической кончине Бориса и Глеба», «Сказание о Владимире и Ольге», «Слово о полку Игореве»

**Древнерусские церкви и храмы:** Десятинная церковь (взорвана в советский период), Софийский собор Киева, София Новгородская (1052) Успенский собор во Владимире, церковь Покрова на Нерли, Михайловский храм Смоленска, Георгиевский собор Юрьева монастыря.

**Иконы домонгольского периода:** София Киевская и Новгородская, Владимирская икона Божией Матери, Смоленская Одигитрия, икона Николы Мокрого.

МОНГОЛЬСКИЙ ПЕРИОД

В короткие сроки монголы захватили большую часть Китая, Среднюю Азию, Персию, Закавказье. **В 1223 г.** отряд монгольских полководцев-нойонов **Джебэ и Субэдэя** вышел через половецкие степи к южным рубежам Руси. Столкновение с монголо-татарами произошло на **реке Калке.** Здесь русские полки впервые встретились с монгольской ратью, посланной Чингисханом в разведку. Монголы объявили, что воюют только против половцев. Однако, половцы в союзе с русскими дружинами выступили объединенным войском против татар. Но по предложению **Мстислава Галицкого** решено было все же выступить против монголо-татар. Князь Мстислав Галицкий сказал, что половцы могут покориться монголам, и тогда они обрушатся на Русь уже в союзе с половцами. Мстислав считал, что лучше выступить на монгольское войско вместе с половецкими отрядами. В итоге русские дружины пришли вместе с половецкими на Калку. Русские в этой битве были полностью разбиты. Половцы первыми побежали с поля брани, смяв русские полки. Между русскими князьями не было единогласия. Не было единого командования. Однако, вскоре после битвы на Калке, в 1227 г., Чингисхан умер. Он оставил завещание, в котором исчислялись еще непокоренные народы. На Западе их значилось 11. Среди этих 11 народов упоминаются и русичи.

Старший сын Чингиса – **Джучи** – скончался прежде отца. Поэтому во главе улуса, выделенного потомкам Джучи, встал его сын – **Бату**, более известный на Руси как Батый. Его удел был самым западным. Он включал в себя Запад Сибири, нынешний Казахстан, нижнее Поволжье и Северный Кавказ. Ядро владений улуса Джучиева составили половецкие степи, известные под названием **Дешт-и-Кипчак**. Покоренные тюрки-половцы частично влились в татаро-монгольский этнос, уже вобравший в себя множество других народов. Собственно монголы составляли в нем уже меньшинство. Впоследствии даже язык монголов был вытеснен тюркским.

Первым делом монголы **в 1236 г. взяли Волжскую Болгарию.** Путь на Русь был открыт. Опустошительный поход на русские княжества начался в **декабре 1237 г. взятием Рязани.** Рязань пала после пятидневного штурма. Город и его жители были практически полностью уничтожены. **Князь Юрий** разделил участь своих подданных. Рязань так и не смогла уже оправиться от перенесенного погрома: позже, в XIV в., город был заново создан уже на другом месте. В начале 1238 г. татаро-монгольские полчища опустошили Владимиро-Суздальскую землю. Коломна и Москва были стерты с лица земли. В праздник Сретения Господня, **2 февраля 1238 г., монголы осадили Владимир.** Князь Юрий, отказавшийся помочь Рязани, оказался теперь сам в положении оставленного другими князьями, один на один со страшным врагом. Юрий отъехал из города, чтобы набрать армию. Город обороняли его старшие сыновья Всеволод и Мстислав. Однако, силы были неравны. Используя осадную технику, сделанную китайскими инженерами, монголы пробили городскую стену, так как разбить Золотые ворота так и не смогли. Владимир повторил участь Рязани: резня, пожары и грабежи. Княгиня Агафия и вся княжеская семья, епископ Владимирский Митрофан и последние защитники города заперлись в Успенском соборе. Почти все они были уморены дымом от костров, разведенных вокруг храма. После этого монголы ворвались в собор и добили остававшихся в живых. Собор, как и весь город, был разграблен. Однако, чудом после всего случившегося кошмара уцелела **Владимирская икона Божией Матери.** После ухода монголов немногие уцелевшие жители Владимира водворили ее на место в заново освященном после поругания соборе. Проявивший себя поначалу столь неблаговидно великий князь Владимиро-Суздальский Юрий (Георгий) искупил свою вину подвигом мученичества за веру и Отечество. Несмотря на малочисленность своей дружины он **4 марта 1238 г.** дал сражение Батыевой рати на реке Сить, неподалеку от Ярославля. Князь пал, как герой, сражаясь с врагом. Мощи его через два года после гибели были обретены на поле брани и положены в Успенском соборе Владимира.

Не доходя 100 верст до Новгорода, монголы почему-то отступили от богатейшего русского города. Что случилось, остается загадкой, но Промысл Божий уберег Новгород. От Новгорода монголы повернули на юг. По пути они приступили к **Козельску,** но маленький городок неожиданно оказал невероятное сопротивление. Семь недель монголы не могли взять его приступом. Город был прозван ими «злым». Овладев, наконец, Козельском, монголы, которым чуждо было какое-либо великодушие, уничтожили все население города. По преданию, малолетний князь **Василий Козельский** погиб, захлебнувшись в крови своих подданных.

Вскоре они подошли к Киеву. После нескольких дней ожесточенной осады **6 декабря 1240 г. город был взят приступом** и практически полностью разрушен. Сопротивление киевлян было отчаянным. Об этом свидетельствует, в частности, полное разрушение стенобитными орудиями Десятинной церкви, в которой укрылись последние защитники былой столицы Руси. Почти все население было перебито или уведено в плен. Город с населением свыше ста тысяч человек превратился в груду развалин. В Монголии в **декабре 1242 г.** неожиданно умер великий хан Угэдэй. Батый поспешил назад, чтобы принять участие в выборах нового великого хана, намереваясь повлиять на их исход.

Вернувшись **в 1243 г.** на Южную Русь, Батый основывает на покоренных им землях свое государство, которое называлось «ханство Кипчакия», так как земли половцев-кипчаков – южнорусские степи и Поволжье – составили ядро владений Бату. Государство это также известно под названием **«Золотая (или Синяя) Орда».** Оно простиралось от Хорезма на Востоке до Болгарии на Западе, от Руси на Севере до Крыма и Кавказа на Юге. Князья, сохранившие свои уделы, отныне получали от хана ярлык на управление своими княжествами. Уже **в 1242 г. князь Ярослав Всеволодович**, отец св. Александра Невского, отправившись в ставку Батыя, был утвержден великим князем Владимирским. Ярослав также должен был отправиться и в Каракорум, ко двору великого хана монголов Гуюка. Подобные визиты в Орду или в Монголию на первых порах после завоевания Руси должно было совершать большинство русских князей.

Толерантное отношение к религии было одним из принципов политики Чингисхана. Понятно, что это было одним из условий, при котором Чингис мог надеяться создать мировую империю. Основным законодательным сборником, которым руководствовались преемники Чингисхана была его **«Книга запретов» или «Ясса»,** в которой предписывалось уважительное отношение ко всем религиям. При хане Берке, в **1262 г., в столице Орды – Сарае – была учреждена православная епископская кафедра.**Хан Менгу-Тимур (1266–1281 г.г.) положил начало еще одной традиции в отношениях между Ордой и Русской Церковью. Он впервые выдал первому после Батыева нашествия митрополиту Киевскому и всея Руси Кириллу ярлык на управление Русской Церковью, подобно тому, как это делалось в отношении русских князей.

**Митрополит Кирилл (1239 – 1281)** Его выдвинул в митрополиты Даниил князь Галицкий. Одним из главнейших мероприятий митр. Кирилла стал **Собор во Владимире, созванный в 1274 г.**Итогом работы Владимирского Собора стало **«Правило митрополита Кирилла».** Первый пункт Правила касается вопроса о симонии, то есть продаже церковных должностей и даже священного сана.

Второй раздел говорит о нарушениях богослужебного характера. Особенно сильные искажения отмечались, когда речь шла о практике совершения таинств крещения и миропомазания. Владимирский Собор осуждал **практику обливательного крещения**, которая распространилась на Руси в это время в силу пастырского небрежения. Митрополит Кирилл считал допустимым крестить через обливание лишь в случае крайней нужды, при невозможности совершать погружение.

 Собор отмечал также, что по невежеству священнослужителей часто смешивалось помазание елеем при оглашении и миропомазание после крещения.

Третье правило Владимирского Собора 1274 г. решительно осуждает чудовищный языческий обычай, распространившийся на Руси после Батыева нашествия. Речь идет о кулачных боях на праздники. Почти всегда они заканчивались смертоубийством и последующим снятием одежды с убитого. Но самым диким нарушением богослужебного устава является, безусловно, возникший в ряде мест в годы татарщины обычай начинать празднование Пасхи уже в день Вербного Воскресения. В результате на Страстной вместо важнейших служб, предваряющих Пасху, шло сплошное гуляние и пьянство.

Преемником Кирилла на митрополии был **св. митрополит Максим,(1283 – 1035)** грек по происхождению. После карательной операции татар в Киеве он перенес резиденцию митрополита во Владимир. Это побудило князя **Юрия Львовича Галицкого** начать хлопоты о создании в Галиче собственной митрополии, независимой от Киево-Владимирской. Эти хлопоты увенчались успехом в 1302–1303 г.г. при императоре Андронике II Палеологе Старшем и патриархе Афанасии. Галицкий **епископ Нифонт** получил титул митрополита. В его юрисдикции оказались 6 епархий: Галицкая, Перемышльская, Туровская, Владимиро-Волынская, Луцкая и Холмская. Однако, новоиспеченная митрополия, впервые нарушившая единство Русской Церкви и создавшая крайне опасный прецедент, просуществовала очень недолго. В 1305 г., почти одновременно с кончиной св. Максима, Нифонт умер, а с ним до времени была упразднена и Галицкая митрополия.

**Митрополит Петр (1308-1326)** После смерти митр. Нифонта Галицкого, князь Юрий отправляет свт. Петра в Константинополь для поставления на галицкую кафедру. Великий князь Владимирский **Михаил Ярославич Тверской**, также как и Юрий Галицкий, отправил в Царьград своего кандидата в митрополиты – **игумена Геронтия.** Однако, в Константинополе, по-видимому, решили исправить ошибку, допущенную с учреждением Галицкой митрополии, независимой от Киевской. Те же самые император Андроник II Палеолог и патриарх Афанасий, которые учредили Галицкую митрополию, решили упразднить ее. Поэтому в Царьграде был поставлен лишь один митрополит для единой Русской Церкви. Более достойным сочли Петра.

Князь Михаил был, конечно же, недоволен тем, что митрополитом стал Петр, а не отправленный им на поставление Геронтий. Вероятно, угождая неприязни своего князя к Петру, **епископ Тверской Андрей,** сын литовского князя Герденя, отправилв Константинополь клеветнический донос на Петра. Этому делу в Царьграде дали ход, так как, видимо, весьма серьезные обвинения содержались в послании Андрея. В первую очередь, Петра обвиняли в симонии, с которой так боролся митрополит Кирилл. Для разбирательства в Переславле-Залесском был **около 1311 г. созван Собор**, в котором приняли участие, кроме митрополита Петра, епископы Андрей Тверской и Симеон Ростовский, множество игуменов монастырей, представители приходского духовенства, князья и бояре. В конечном итоге Петр был полностью оправдан, а Андрей изобличен как клеветник. Князь Юрий Московский на Переславском Соборе выступил наиболее горячим защитником Петра. Пребывать в стольном и кафедральном Владимире Петру было, наверное, не слишком уютно, опять-таки из-за враждебности к нему Михаила Тверского. Поэтому он нередко подолгу жил в Москве, которая принадлежала его митрополичьему округу, не имея своего епископа. Поскольку Юрий Московский почти все время пребывал в Орде у своего родственника – хана Узбека, – то Москвой управлял его младший брат **Иоанн Данилович Калита.** С ним у святителя Петра завязываются самые дружественные отношения.  По совету Петра Калита в **августе 1326 г.** спешно закладывает первый в Москве каменный храм – **Успенский собор в Кремле.** Здесь святой митрополит собственноручно устраивает свою гробницу – в алтаре строящегося храма, вблизи жертвенника. Святитель Петр скончался **20 декабря 1326 г.** и был погребен в еще недостроенном Успенском храме.

Новым митрополитом Киевским и всея Руси после кончины Петра стал **Феогност (1328 -1353).**  Свой новый центр митрополии и одновременно новую столицу великого княжения Москву Феогност обильно украшает каменными храмами. При нем деревянный Кремль Иоанна Калиты украсился **храмом Иоанна Лествичника** (небесного покровителя князя; позже на его месте встал столп Иоанна Великого), **Архангельским собором, церковью Спаса на Бору** с обителью при ней, куда были переведены иноки Свято-Данилова монастыря. Не менее значимым для престижа Москвы явлением стала **канонизация митрополита Петра** после многочисленных чудес, отмеченных у мощей святителя. Феогност, в отличие от митрополитов Домонгольского времени, не слишком склонных к прославлению русских святых, выступает ревностным поборником канонизации святителя Петра. **В 1339** г. он получил согласие на это от патриарха Иоанна Калеки.

Отношения митрополита Феогноста с Ордой складывались тоже не безоблачно. Дважды он ездил в Сарай. Впервые, еще в правление Узбека. А во время второй поездки **в 1342 г**. был оклеветан пред ханом **Джанибеком.** Какие-то лица, по всей вероятности удельные князья (в первую очередь Тверские), недовольные союзом митрополита с Москвой, донесли хану, что митрополит обладает огромными денежными средствами. Джанибек, бывший уже мусульманином, был, естественно, менее терпим к Православной Церкви, чем его предшественники. Он чуть было не лишил Русскую Церковь ее привилегий, требуя дани и от духовенства. Феогност проявил весь свой дипломатический талант и чисто византийскую изворотливость, но все же сумел отстоять свободу Русской Церкви от выплаты «выхода» в Орду. Сообщали, что Феогност израсходовал на взятки монгольским чиновникам и придворным около 600 рублей, чтобы сохранить привилегии митрополии. Митрополит умер **11 марта 1353 года.** Погребли его в выстроенном им близ Успенского собора приделе св. Петра, рядом с гробницей канонизированного им св. Петра митрополита.